
A C T A  U N I V E R S I T A T I S  L O D Z I E N S I S
FOLIA SOCIOLOGICA 48, 2014 

[ 117 ]

Paweł Prüfer*

RELIGIA WSPÓLNOTOWOŚCI A RELIGIJNOŚĆ 
ZINDYWIDUALIZOWANA – ANTAGONIZM  

CZY KOMPLEMENTARNE UZUPEŁNIENIE? 

Abstrakt. Artykuł jest nakreśleniem idei indywidualizmu i  wspólnotowości w  odniesieniu 
do  religii jako takiej. W nawiązaniu do klasycznej i współczesnej socjologii, zwłaszcza socjolo-
gii religii, zostaje przedstawiony obraz rzeczywistości religijnej oraz aktywności indywidualno- 
-społecznej podejmowanej z pobudek religijnych w wymiarze indywidualnym i społecznym. Istot-
nym kluczem metodologiczno-epistemologicznym analizy jest pojmowanie socjologii w jej wymia-
rze „refleksyjności”. Religia i religijność oraz stosunek socjologa do tych wymiarów rzeczywistości 
transcendentnej w perspektywie wyrażanej jednostkowo-społecznie nawiązują po części do idei so-
cjologii refleksyjnej. W artykule wskazuje się zarówno na proces splatania się i wykluczania potrze-
by indywidualnego, jak i zbiorowego wyrażania potrzeby religijnej. Religia jest odzwierciedleniem 
naturalnej potrzeby samostanowienia (nawet jeśli w odwołaniu do wyższej instancji o charakterze 
religijnym), jak również podejmowania aktywności z wykorzystaniem doświadczenia wspólnoto-
wości. W obu odniesieniach ma się do czynienia z referencją wobec transcendencji. Celem artykułu 
jest nakreślenie horyzontu oraz lokującej się w jego tle idei, że wspólnotowość oraz indywidualizm, 
mimo trudności związanej z ich korelacją, to bardziej komplementarne uzupełnienie dwóch rzeczy-
wistości życia religijnego niż istniejące obok siebie zantagonizowane światy. Analiza ogniskuje się 
przede wszystkim na percepcji tej komplementarności w przeżyciowo-wyrażeniowych postaciach 
tożsamości i  formach ekspresji, konstytuujących jednostki oraz przez nie eksponowanych, mniej 
natomiast w przekonaniach i formach wyrażanych przez grupy społeczne i zbiorowości. 

Słowa kluczowe: religia, wspólnotowość, indywidualizacja, refleksyjność. 

1. Wstęp

Jednostka i społeczeństwo, osoba i wspólnota, element systemu i system spo-
łeczny oraz religijność wspólnotowa i wiara religijna o charakterze indywidual-
nym – dwie sfery i dwie strony rzeczywistości, w której człowiek żyje, pracuje, 

* Prof. nadzw., dr hab., Zakład Edukacji, Wydział Humanistyczny, Państwowa Wyższa Szkoła
Zawodowa im. Jakuba z Paradyża w Gorzowie Wielkopolskim, ul. Teatralna 25, 66-400 Gorzów 
Wielkopolski; paweljazz@o2.pl. 

https://doi.org/10.18778/0208-600X.48.08 

https://doi.org/10.18778/0208-600X.48.08


Paweł Prüfer118

odczuwa, i które ostatecznie pozostawia już bez swego fizycznego w nich udziału. 
Istnieje grupa badaczy, zwłaszcza w naukach społecznych, którzy rygorystycznie 
i ze szczególną determinacją podtrzymują przekonanie o tym, że obie wskazane 
strony porządku społecznego są na tyle od siebie oddzielone, że nie można ich 
obok siebie zestawiać, a tym bardziej łączyć badawczo. Jest i taka grupa badaczy, 
którzy postulują użyteczność, a nawet niezbędność rozpatrywania obu elementów 
struktury i funkcjonowania rzeczywistości w ich ścisłym zespoleniu. W drugiej 
grupie badaczy chciałby nieskromnie widzieć siebie autor niniejszych rozważań, 
wskazując na niektóre, również własne, próby poszukiwań badawczych w  tym 
zakresie (zob. P r ü f e r  2011, 2013). 

Fenomen religijności jest wyjątkowo złożony. Oprócz podstawowej ambi-
walencji, jaką stanowi rozwarstwienie pomiędzy indywidualistycznym i wspól-
notowym wymiarem doświadczenia religijnego (S z a c k i  2004: 377), istnieją 
inne, krzyżujące się ze sobą, elementy struktury religijnej. Dzieje się tak zarówno 
w przeżyciowym wymiarze aktu religijnego, jak w zewnętrznej strukturze ma-
nifestacji religijnych. „Ludzie często oddają się rytuałom religijnym w  samot-
ności, ale cechą wszystkich religii są obrzędy zbiorowe, odprawiane wspólnie 
przez wiernych”, jak słusznie zauważa Anthony G i d d e n s  (2004: 555). Struktu-
ra i funkcjonowanie fenomenu religijnego w wymiarze jednostkowo-wspólnoto-
wym to usytuowanie w określonej przestrzeni oraz czasie, choć – z entuzjazmem 
przekonuje Wilhelm Dilthey – religia, obok poezji i filozofii, jest nośnikiem wy-
rywania się z  ograniczoności ukierunkowania przedmiotowego i  temporalnego 
(D i l t h e y  2008: 113). Jednostki i wspólnoty kształtują swoje biografie i historie 
w zetknięciu z religią. Na każdym tym odcinku doświadczenie religijne wpisuje 
się zarówno w rytm o charakterze cyklicznym, jak i linearnym. 

2. Religia i religijność – kwestie metodologiczno-hermeneutyczne 

Jeżeli w podejmowanych analizach wskazuje się na fenomen religijny, uzna-
jąc, że posiada on charakter zindywidualizowany, to myśli się bardziej o „kon-
strukcji ontologicznej” bytu religijnego, aniżeli o tym, że jednostka – zwłaszcza 
współcześnie – posiada prawo do swobodnego wyboru religijnego, o czym sze-
roko pisze się i  dyskutuje w  socjologii religii (B e c k f o r d  2006: 281‒282). 
Podobnie w  przypadku, kiedy podkreśla się jej wspólnotowy charakter. Piotr 
Sztompka przekonuje, że jedną z podstawowych tez będących wynikiem oddzia-
ływania teorii funkcjonalizmu na zachowania religijne ludzi jest ta o  ludzkiej, 
powszechnej i autotelicznej potrzebie przynależności do wspólnoty, mającej za 
zadanie umacnianie wierzących, pozwalającej na eliminację tego, co w nią ude-
rza. W  tej zatem perspektywie cechy tzw. religii tradycyjnej to sprawa drugo-
rzędna (S z t o m p k a  2013: 369). Ferdinand Tönnies natomiast zwraca uwagę na 
wielość sposobów i  form, poprzez które wspólnota, zbiorowość, instytucja czy 



Religia wspólnotowości a religijność zindywidualizowana – antagonizm… 119

jakikolwiek organizm społeczny oddziałują na jednostkę; interesującym wątkiem 
jest kwestia godności i autorytetu władzy (np.  instytucjonalnej), która powinna 
posiadać skłonność do jej przekazywania osobie od niej zależnej; dla niniejszych 
rozważań chcielibyśmy tę intuicję odnieść do pozytywnego działania religijnego 
wspólnoty (działania wspierającego, podtrzymującego, integrującego) na rzecz 
jednostki i jej religijnych potrzeb (T ö n n i e s  2008: 33). Innymi słowy, dąży się 
ku uwypukleniu faktu, że fenomen doświadczenia religijnego jest zarówno jed-
nostkowy (uwewnętrzniony, zsubiektywizowany, „intymny”), jak i wspólnotowy 
(afiliacyjny, odpowiadający społecznej naturze jednostki). 

Czy zatem badanie religijności powinno lokować się w pierwszej czy w dru-
giej grupie metodologicznych rozstrzygnięć –  oto kwestia otwarta i  bardziej 
będąca domeną wyboru dokonywanego przez samego badacza, z  tym jednak 
zastrzeżeniem, że  domaga się ścisłego zdefiniowania problemu. Już samo zaj-
mowanie się fenomenem religijności w aspekcie socjologicznym zakłada niejako 
dwojaką – choć nie zantagonizowaną – optykę definicyjną. 

Warto wspomnieć o swoistym rozróżnieniu, na jakie wskazuje się w socjolo-
gii religii. Według Władysława Pawluczuka socjologiczne definicje religii mogą 
mieć charakter przedmiotowy (ujmowanie wiary ze względu na przedmiot czci re-
ligijnej) oraz funkcjonalny (ze względu na pełnione przez nią funkcje) (P a w l u
c z u k  2000: 289). Natomiast według Harvégo Carriera definiowanie fenomenu 
religijnego może dokonywać się – w sposób uzasadniony – wokół subiektywnego 
i obiektywnego jej rozumienia. W pierwszym więc przypadku mamy do czynienia 
z traktowaniem religii jako obszaru, w którym dana jednostka podejmuje konkretne 
działania i realizuje swoje zachowania ze względu na rzeczywistość transcendent-
ną. Jest to zatem koncentrowanie uwagi przede wszystkim na jednostce religijnej. 
W przypadku obiektywnego definiowania religii bierze się pod uwagę rzeczywi-
stość transcendentną, która ma wpływ na jednostkę, wobec której czuje się ona 
indywidualnie lub wspólnotowo zależna (C a r r i e r  1997: 330). Zatem w  tym 
przypadku analizuje się wszystko to, co uznaje się za religijne i co wykracza poza 
jednostkę i wspólnotę, a co jest przedmiotem lub narzędziem kultu religijnego. 

Niezależnie jednak od tego, jaki kontekst badawczy się przyjmie, doświad-
czenie religijne konkretnej osoby lub grupy osób jest na tyle charakterystyczne, 
że każdy bacznie obserwujący je obserwator dostrzeże w swoim obiekcie badaw-
czym coś szczególnego. Potocznie mawia się, że osoba podejmująca czynność 
religijną, np. modlitwę, nie tylko zachowuje się w charakterystyczny sposób, lecz 
można rozpatrywać, czy ten rodzaj czynności religijnej podejmuje często, lub jak 
dawno temu to czyniła. Miałby o  tym oznajmiać np.  charakterystyczny wyraz 
twarzy. Warto odnieść się w tej kwestii do bardziej poszerzonej i dziś szczególnie 
obecnej w kontekście socjologicznym subdyscypliny, jaką jest socjologia wizual-
na. Roland Barthes oznajmia, że „[…] wyrazu twarzy nie da się rozłożyć na części 
pierwsze […]. Wyraz nie jest schematycznym, intelektualnym zbiorem danych, 
tak jak sylwetka” (B a r t h e s  2012: 418). 



Paweł Prüfer120

Wybierając więc którąś z powyższych opcji, można prowadzić badania, wy-
kazując się kompetencją, ścisłością –  i  co  najważniejsze –  kompletnością me-
todologiczno-hermeneutyczną. Dokonując jednak próby harmonizowania obu 
uściśleń definicyjnych oraz podejmując się komplementarnej ich konwergencji, 
nie wejdzie się na błędną ścieżkę zarówno metodologiczną, jak i epistemologicz-
ną. Wnioski o charakterze czysto naukowym, jak również korzyści społeczne ta-
kich diagnoz mogą się okazać w każdym przypadku niebywale cenne. 

Wydaje się zatem, że wybór tematyki i metody, mających na celu rozstrzyga-
nie o tym, czy religia to fenomen jednostkowy, czy jednak społeczny, przy jedno-
czesnym założeniu, że połączenie obu perspektyw będzie właściwym zabiegiem, 
może wygenerować wiele ciekawych wniosków. Stąd taki wybór tematu, jak 
również tak przyjęte założenia metodologiczne zawarte w niniejszym artykule. 
Warto podkreślić, że fenomen religijności rozpatrywany w optyce jej przeżywania 
jednostkowego czy wspólnotowego to tylko jedna z wielu możliwych komparacji 
i jeden spośród wielu innych elementów problematyki. O możliwościach, które 
są wielorakie i za każdym razem w analizach naukowych niewyczerpywalne, do-
noszą wciąż żywe i dostarczające nowej wiedzy badania naukowe (mamy tutaj na 
myśli przede wszystkim perspektywę socjologiczną). 

Zasadne jest –  w  kontekście tej wielowymiarowości i  złożoności –  przy-
pomnienie, że  samo historyczne usytuowanie problemu religii oraz jego kon-
tekstualne manifestacje są dużo wcześniejsze niż choćby istnienie dyscypliny 
socjologicznej jako takiej. Nie będzie raczej banalne stwierdzenie, że religia i jej 
przejawy występują od czasów prehistorycznych. Słusznie zauważają amerykań-
scy badacze Rodney Stark i William S. Bainbridge: 

Religia nie pojawiła się po raz pierwszy ani w katedrach, ani w zaawansowanych kulturowo 
społeczeństwach. Mamy wyraźne dowody na to, że towarzyszyła ona ludziom od czasów pre-
historycznych, że ujawniła się i rozwinęła wówczas, gdy ludzie wędrowali jeszcze w małych 
grupach w poszukiwaniu pożywienia, nie różniąc się w tym zbytnio od innych dzikich zwie-
rząt. Jeśli religia istniała w czasach, gdy społeczności ludzkie tworzyły grupy liczące od dwu-
dziestu do pięćdziesięciu członków, których możliwości techniczne sprowadzały się do użycia 
kijów i zaostrzonych kamieni, to fundamentalne aspekty religii muszą należeć do absolutnie 
podstawowych potrzeb i zachowań człowieka (S t a r k, B a i n b r i d g e  2012: 122). 

Religijność, sacrum, transcendencja, rzeczywistość ponadnaturalna oraz 
wszystko to, co z pozycji empirycznej wykracza poza doświadczenie zmysłowo-
-fizyczne, zajmowały i zajmują umysły socjologów, co świadczy o tym, że intere-
sują one nie tylko samych badanych, ale także badaczy społecznych. Nawet jeśli 
wielu współczesnych socjologów i innych badaczy postuluje pośrednio i bezpo-
średnio to, co lapidarnie ujął Michel Maffesoli: „Zdecydowanie pora już wysłać 
na urlop wszelką transcendencję!” (M a f f e s o l i  2012: 14). W tej kwestii można 
wnioskować z dużą dozą pewności, że perspektywa socjologii refleksyjnej jest 
dla niniejszych analiz wyjątkowo odpowiednia. Rezygnacja z dualizmu metodo-
logicznego, ale przede wszystkim egzystencjalnego, jaka miałaby być głównym 



Religia wspólnotowości a religijność zindywidualizowana – antagonizm… 121

jej przesłaniem, potwierdza, że badacz i badany nie stanowią dwóch rozbieżnych 
i odmiennych światów, lecz są zespoleni w podobnych, wręcz identycznych do-
świadczeniach (G o u l d n e r  2010: 470‒475). Dotyczy to z oczywistych powo-
dów badaczy, którzy osobiście identyfikują się „pozanaukowo” z  egzystencją 
otwartą na transcendencję. 

Deklaracja o neutralności religijnej, o wolności od wartościowania oparte-
go na przesłankach religijnych i aksjologicznych, nie daje możliwości zweryfi-
kowania „metabadaczom” postaw badaczy, będących z kolei przedstawicielami 
dualizmu metodologicznego, w kwestii dotyczącej religijności jako przedmiotu 
badania naukowego. Wystarczy sięgnąć zarówno do  klasycznych, jak i  współ-
czesnych koncepcji teoretycznych, reprezentowanych przez poszczególnych ich 
twórców i przedstawicieli, by się o  tym przekonać. Ponadto sprowadzenie reli-
gijności do zjawiska czysto społecznego lub psychologicznego będzie – zwłasz-
cza według niektórych znaczących dla rozwoju dyscypliny badaczy (zob. Wa c h 
1961) – błędem, a przynajmniej zawężeniem metodologiczno-hermeneutycznym. 
Nie oznacza to jednak, że zajmowanie się badaniem religijności w kategoriach 
zjawiska społecznego – czy lepiej – skutków społecznych, jakie religijność im-
plikuje, będzie niepoprawne. Często stosowaną praktyką w badaniu religii jest 
przecież odnoszenie jej do  jakiegoś innego zjawiska społecznego bądź zasady 
społecznej, np.  do  zasady merytokracji (W h i t e  2008: 18). Warto zaznaczyć, 
że  w  analizie badawczej poświęconej religii niezwykle istotne jest precyzyjne 
dookreślenie, co zamierzamy badać i czym jest taka perspektywa badawcza mo-
tywowana. Wszak jest to istotą działania socjologicznego, by zajmować się okre-
ślonym, nierzadko wycinkowym jedynie fragmentem zjawiska społecznego. 

Można by założyć, że jeśli podkreśla się jedynie indywidualny wymiar reli-
gijności, bez wskazanych wyżej „metodologicznych doprecyzowań”, wpada się 
w psychologizującą jedynie ścieżkę interpretacyjną, podczas gdy uznanie religij-
ności jako j e d y n i e  fenomenu społecznego, spowodowałoby podążanie zawę-
żoną socjologizującą trajektorią badawczą. I kiedy religię identyfikuje się jedynie 
z siatką struktur cywilnych, staje się ona – w tym mniemaniu – rzeczywistością 
ideologiczną (S i r b o n i  1999: 94). W niniejszych analizach uwzględnia się obie 
perspektywy, z tym jednak założeniem, że są one cenne, komplementarne, lecz 
nie wyczerpują analizy problemu. 

3. Religia jako fenomen jednostkowo-społeczny w ujęciu 
socjologicznym 

Włoski socjolog Luciano Gallino podkreśla, że  różnorodność i  złożoność 
przedmiotu badań nad religią stawia przed socjologią trudne zadanie. War-
to podkreślić, że  socjologiczny opis fenomenu religijnego jest zgoła odmienny 
od jakiegokolwiek innego, zwłaszcza teologicznego, konfesyjnego. Dyskusyjne 



Paweł Prüfer122

jest stwierdzenie, że we wszystkich religiach wskazuje się na istnienie porząd-
ku nadprzyrodzonego, który n i e  j e s t  d o s t ę p n y  p o w s z e c h n i e, a który 
może być osiągalny jedynie i n d y w i d u a l n i e  poprzez doświadczenie dostęp-
ne osobie wierzącej1. Można by stwierdzić, że w takiej perspektywie religijność 
cechująca się zindywidualizowanym (wtajemniczonym) dostępem do przestrzeni 
transcendentnej, boskiej, będzie zawierała – we właściwym tego słowa znaczeniu 
– doświadczenie religijne, czego nie można powiedzieć o wymiarze społecznym, 
powszechnym, wspólnym religijności. Oczywiście historia rozwoju religii i  jej 
aktualne manifestacje pokazują różnorodność tego spojrzenia. Obok istniejącego 
przekonania o tym, że aby uzyskać jakiś wyjątkowy stan łaski, naznaczenie ry-
sem transcendentnym, potrzebne są środki nadzwyczajne, ponadnaturalne (sakra-
mentalne, magiczne). Max Weber wskazywał jednak, że w niektórych odmianach 
i  obszarach życia religijnego takie przekonanie było niewystarczające. Religia 
„wewnątrzświatowa” i asceza „[…] w nim i przy jego uregulowaniach” (We b e r 
2010: 111) stają się źródłem uzyskiwania „gratyfikacji religijnej” i szczególnego 
błogosławieństwa. 

Badania przeprowadzone przez socjologów wielokrotnie podkreślają, 
że przeżycia religijne, choć cechuje je wysoce zindywidualizowane zachowanie 
jednostki, stają się takie ze względu na presję i na wymogi, jakie narzuca jed-
nostce wspólnota, instytucja. Można myśleć w  tej kwestii jeszcze w  szerszych 
kategoriach, wskazując na fakt, że tak jak żyje i funkcjonuje społeczeństwo, tak 
również wierzy osoba religijna we współczesnym świecie. Przykładem może być 
choćby wniosek, jaki wysuwa na podstawie wieloletniej obserwacji i analizy ba-

1  Przytoczona zostaje w sposób dosłowny definicja–opis religii autorstwa Luciano Gallino, 
również w tym celu, aby wskazać, jak niejednoznaczne może być określenie przedmiotu religii: 
„[…] in tutte le R. dalle più semplici alle più complesse, è insita la rappresentazione di un ordine 
extra-sensoriale o sovrannaturale di esseri, di potenze e di valori ultimi inattingibili all’esperien-
za commune, ma che il credente può attingere per il tramite d’un addestramento specifico e di 
processi interiori ed eteriori appropriate, in momenti e situazioni stabili” (G a l l i n o  1993: 541); 
według powyższego opisu, dostęp, dojście i osiąganie rzeczywistości nadprzyrodzonej nie jest 
i nie może być doświadczeniem wspólnym, powszechnym – taka perspektywa przeciwstawia się 
np.  koncepcji chrześcijańskiej religijności, która z natury jest powszechna i  dostępna dla każ-
dego, oczywiście przy założeniu, że spełnia się określone warunki, przygotowuje odpowiednią 
zewnętrzną i  wewnętrzną dyspozycję; poza tym, doświadczenie udzielania się rzeczywistości 
nadprzyrodzonej – wedle opisu pochodzącego od włoskiego badacza – odbywa się jedynie w mo-
mentach i  sytuacjach specyficznych; można by polemizować i z  tym stwierdzeniem, ponieważ 
udzielanie się Boga jako przedmiotu doświadczenia religijnego może dokonywać się w każdym 
czasie (biblijne Dzieje Apostolskie zawierają treść definiującą obecność Boga – w Nim wierzący 
porusza się, tkwi w Nim, żyje w Nim); z drugiej jednak strony są religijnie wydzielone i wysto-
sowane uprzywilejowane sytuacje udzielania się rzeczywistości nadprzyrodzonej, które można 
określić jako „nadzwyczajne” i które także domagają się (są warunkiem jej zaistnienia) specyficz-
nej dyspozycji wierzącego, np. tzw. stan łaski uświęcającej, który upoważnia do przyjmowania 
Komunii świętej.



Religia wspólnotowości a religijność zindywidualizowana – antagonizm… 123

dawczej Janusz Mariański, że współcześnie religia nie uzasadnia, tak jak dawniej, 
postępowania moralnego. Moralność jednostki nie jest budowana i  wspierana 
siłą argumentacji religijnej (M a r i a ń s k i  2013c: 53). Czasy dawniejsze cha-
rakteryzowała zgoła odmienna optyka synchronizacji pomiędzy tym, co  było 
wyznacznikiem moralności i zasad właściwego postępowania, a ich odbiorcami 
–  jednostkami i  zbiorowościami (B e r g e r  1983: 383). Jeśli świat przypomina 
rynek z ogólnodostępną ofertą wielorakich towarów, tak również oferta religijna 
jest traktowana przez jednostki „rynkowo”. Co to oznacza? Z odpowiedzią przy-
chodzi kolejny raz konstatacja wspomnianego socjologa religii: „Współczesny 
człowiek działa jednak w warunkach wyboru, w społeczeństwie pluralistycznym, 
konsumuje on różne towary i ta mentalność konsumencka zaczyna wdzierać się 
również do sfery religijnej” (M a r i a ń s k i  2013b: 342). 

Doświadczenie religijne może być zarówno „odtwarzane” (jest to widoczne 
szczególnie w religii rzymskokatolickiej z nawrotem i  realizacją jej kalendarza 
liturgicznego), jak i  „tworzone” (nowość przeżyć religijnych, nowe inicjatywy 
wspólnotowe, wzrost intensywności przeżyć religijnych). Religijność, którą chce-
my widzieć zarówno jednostkowo, jak i wspólnotowo – jak każde zjawisko dia-
gnozowane i opisywane w socjologicznym oglądzie – zachodzi w czasie, który 
biegnie od przeszłości ku przyszłości. 

W teoretycznym modelu elementarnych właściwości religijnych amerykań-
scy socjologowie R. Stark i W. S. Bainbridge wprowadzają wiele aksjomatów, 
wśród których pierwszy wskazuje na przeszłość i  przyszłość w działaniu i  po-
strzeganiu ludzkim (S t a r k, B a i n b r i d g e  2012: 124). To, co  charakteryzuje 
ludzką egzystencję odnosi się także do  doświadczenia religijnego: na religijną 
przeszłość jednostkowo-społeczną składa się całość okoliczności, dających się 
poznać, lecz niepodlegających już oddziaływaniu, natomiast w przypadku reli-
gijnej przyszłości sytuacja jest odwrotna. Czy zatem fenomen religijności po-
strzegany komplementarnie2 może być analizowany badawczo oraz czy może być 
jednocześnie kształtowany i modyfikowany? 

Wydaje się logiczne, że analiza może zachodzić w przypadku i kontekście 
historycznym, minionym, natomiast oddziaływanie na religię –  co  nie jest już 
raczej domeną socjologicznych poczynań – może kształtować jej jakość, strukturę 
oraz siłę wpływania na jednostkę i wspólnoty. Jakkolwiek te czynności wydają 
się dość znacząco ograniczone choćby ze względu na krzyżowanie się w każdej 

2  Według Jonathana H. Turnera, religia rozumiana jako struktury kształtujące określone war-
tości i wierzenia, może zarówno integrować, jak i  rozbijać społeczeństwo, może uwalniać ludzi 
od lęków, niepokojów i obaw, ale może je  także podsycać; na tej podstawie ową komplementar-
ność należy rozumieć jako cechę określającą złożoność zjawiska, lecz nie jako próbę stworzenia 
jednorodnego modelu społecznego, który chciałoby się wdrożyć, zwłaszcza w  działaniach tych, 
którzy czują odpowiedzialność za rozwijanie ducha religijnego w sobie oraz w innych (por. T u r -
n e r  1998: 173).



Paweł Prüfer124

formie działań jednostkowo-społecznych zarówno siły determinizmu „zewnętrz-
nego”, jak i nieprzewidywalności „wewnętrznej”. 

Sięgając z kolei do klasyków myśli socjologicznej, można wskazać na spe-
cyficzne exemplum – przebieg żałoby w dawnych społecznościach tradycyjnych, 
o jakim pisał É. Durkheim. Uzmysławia ono, ile konkretnych elementów zacho-
wań jednostki było efektem wewnętrznego i naturalnego przekonania (potrzeby), 
a ile z nich było wynikiem oddziaływania wspólnoty, kierującej się także solidnie 
usankcjonowaną tradycją. Samo zachowanie jednostki względem innych cecho-
wała skrajna ambiwalencja (łączenie przytulania się z biciem, szarpaniem, krzy-
kami, przypalaniem) (D u r k h e i m  2010: 335‒350). 

W kontekście procesu tzw. alternacji Peter L. Berger i Thomas Luckmann 
wskazują na drugi istotny element wskazujący na łączność osobistego, zindywi-
dualizowanego zachowania religijnego z działaniem wspólnoty. Otóż nawrócenie 
człowieka i uwiarygodnienie tego procesu dokonuje się we wspólnocie i przez 
wspólnotę. 

Doświadczyć nawrócenia to jeszcze nic wielkiego. Istotę stanowi dopiero trwałość nawrócenia 
i poczucie, że  jest ono w pełni uznane. Ale do tego potrzeba jest wspólnota religijna, która 
zapewnia nowemu światu nieodzowną strukturę uwiarygodnienia (B e r g e r, L u c k m a n n 
2010: 230). 

Współcześni socjologowie religii –  ze szczególnym wskazaniem na Janu-
sza Mariańskiego – przypatrują się z uwagą aktualnym trendom, jakie dzieją się 
w  warstwie życia religijnego. Jednym z  bardziej charakterystycznych sympto-
mów, zwiastujących przeobrażanie się tożsamości osoby religijnej, jest zjawisko 
tzw. „transcendentnej bezdomności”. Jest ona efektem rozbieżności, jaka do-
tknęła doświadczenie religijne jednostki, która nie opiera się już na wspólnocie, 
lecz musi podejmować trud indywidualnego wyboru spośród wielu propozycji 
będących złożonością komponentów społeczności spluralizowanej (M a r i a ń -
s k i  2010: 178). Problem ten, dotyczący religii, sytuuje się w kontekście o wiele 
szerszej perspektywy, jaką jest współczesne społeczeństwo. Jednostka religijna 
jest niejako skazana na tzw. bricolage (majsterkowanie) religijne (M a r i a ń s k i 
2013c: 179‒180), choć ma poczucie, że czyni to wyjątkowo osobiście i w poczu-
ciu całkowitej wolności. 

Jean-Claude Kaufmann przedstawia analogiczny proces w  szerszej skali, 
usadawiając w  niej „jednostkę demokratyczną”, która zmuszona jest dokony-
wać wyborów. I tak: „wybiera swoją prawdę”, „wybiera swoją etykę”, „wybiera 
swoje więzi społeczne” oraz „wybiera swoją tożsamość” (K a u f m a n n  2004: 
228‒234). W takiej perspektywie jest społeczeństwo, które z jednej strony stano-
wi przestrzeń możliwości, z drugiej – przedstawia się także jako organizm będący 
poza jednostką, obcy jej, który jeśli nie podjąć wysiłku wyselekcjonowania z nie-
go tego, co dla jednostki ważne, może wydawać się niesprzyjający w procesie jej 
spełniania (E l i a s  2008: 151). 



Religia wspólnotowości a religijność zindywidualizowana – antagonizm… 125

4. Opozycja zindywidualizowania i wspólnotowości religijnej,  
która staje się komplementarną jednością 

W myśleniu socjologicznym opozycja pomiędzy indywidualizmem i wspól-
notowością (lub jak chcą niektórzy: kolektywizmem) jest jednym z  bardziej 
uporczywie powracających tematów–dylematów (S z a c k i  2005: 84). Myśl na-
ukowa zderza się, a czasem zbiega z doświadczeniem i myśleniem potocznym. 
Sprawa staje się jeszcze bardziej intrygująca przez fakt, że dylemat ten zyskuje na 
sile wtedy, kiedy jednostki doświadczają swoistego osamotnienia, pozostawienia 
samym sobie, a codzienny wysiłek rozumienia i przetwarzania własnej egzysten-
cji i otaczającego je świata uwarunkowany jest przede wszystkim własnym wysił-
kiem (F r o m m  1970: 73). 

Zajmowanie się religią i moralnością z perspektywy socjologicznej nie spo-
tkało się (i słusznie), jak dotychczas, z jednoznacznym rozstrzygnięciem tego, czy 
są one fenomenem o wymiarze jedynie indywidualnym lub czy tylko i wyłącznie 
wspólnotowym. Trudno także rozstrzygnąć z pełną zasadnością, czy socjolog ba-
dający zjawiska religijne powinien pozostawać na ich uboczu, czy jednak dać 
się „wciągnąć” w ich morfologię. Te krzyżujące się wymiary nierozstrzygniętych 
dylematów poddają się jednak próbie wnioskowania, że  fenomen religijny jest 
zjawiskiem jednostkowo-wspólnotowym, a od samego badacza będzie zależało, 
czy zachowa neutralność badawczą, pozostając jednocześnie wierny własnemu 
przekonaniu religijnemu. A w przypadku, kiedy cechuje go brak konfesyjności 
i ureligijnienia wewnętrznego, czy jednak powstrzyma się od nieobiektywnej oce-
ny piętnującej indywidualizm, wspólnotowość religijną czy sam fenomen religij-
ny jako taki. 

Gdy socjolog zajmie się obserwacją i opisem fenomenu religijnego, czyniąc 
to „zewnętrznie”, czy nie powinien być osądzony przez gorliwych i wrażliwych 
piewców religijności jako „[…] wyzbyty zmysłu moralnego, tak samo jak medyk 
przeprowadzający sekcję zwłok uchodzi potocznie za człowieka pozbawionego 
normalnej wrażliwości” (D u r k h e i m  2011b: 62) – o czym przekonywał suge-
stywnie znawca tematu É. Durkheim. Tenże klasyk socjologii wnioskuje ponadto, 
że aby wyrobić sobie pojęcie o  tym, czym jest religia, można tego dokonać na 
podstawie tej samej zasady, na której opierał swoją analizę problemu przestępczo-
ści (D u r k h e i m  2011a: 215). 

Badacz opisujący religię i  religijność zarówno jako fenomeny postaw zin-
dywidualizowanych, jak i  wspólnotowych, a  tym bardziej w  połączeniu obu 
wymiarów, może wnieść bardzo wiele w obszar wiedzy osób, które religijność 
rozumieją, ponieważ jej doświadczają, co  też dokonuje się w  sposób wyjątko-
wo uwewnętrzniony. Dla samego badacza będzie więc cenną wiedzą doświad-
czenie gorliwego wyznawcy religijnego, wyposażonego w bogate doświadczenia 
przeżyciowe – dokonujące się zarówno indywidualistycznie, jak i wspólnotowo 



Paweł Prüfer126

– umożliwiające lepszą i bardziej wiarygodną heurezę. Innymi słowy: nikt nie tra-
ci, wszyscy zyskują. Warunkiem i czynnikiem dyscyplinującym obie strony musi 
być jednak uczciwość, autentyczność i obiektywność ekspresji w doświadczaniu 
przeżyciowym, jak również w  badawczej analizie (zbliżenie ku cennym wnio-
skom wypracowanym w ramach socjologii refleksyjnej, zwłaszcza jej koncepcji 
monizmu metodologicznego przekładającego się także na indywidualno-społecz-
ny wymiar religijności).

Określenie relacji pomiędzy wyznaczaniem tego, czym jest religijność indy-
widualna, a czym religijność systemu jako całości – jak zauważa Roland Robert-
son w odniesieniu do poglądów G. Lenskiego i Ch. Y. Glocka – nie jest problemem 
banalnym. Efektem takiej trudności jest znacząca przewaga określania tego, czym 
jest religijność indywidualna, oraz zajmowania się taką perspektywą z pominię-
ciem lub niewielkim zainteresowaniem religijnością systemu (R o b e r t s o n 
2012: 191; G l o c k, S t a r k  1965). 

Religijność indywidualna i  religijność systemu to mimo wszystko bardziej 
problem badawczy niż dylemat jednostki lub jakiejś grupy społecznej3. Jakkol-
wiek w jednym i drugim przypadku mamy do czynienia z różnymi wymiarami, 
konstelacjami i możliwościami tworzenia struktury mechanizmu religijnego. Jed-
nostka religijna poszukująca bodźców dla budowania i przeżywania własnej reli-
gijności może tego dokonywać w różnoraki sposób. Może – w nastawieniu czysto 
indywidualistycznym –  budować swoją religijność w  wertykalnym kontakcie 
z przedmiotem ukierunkowania religijnego. Będzie kontaktowała się z wymiarem 

3  Podstawowym problemem, wynikającym z nadmiernie mechanicznego i jedynie empirycz-
nego badania religijności jednostek społeczeństwa jest założenie i jednocześnie wnioskowanie doty-
czące tzw. tezy agregacyjnej. Zarzuty wobec niej kierowane wyrażają się w tym, że jeśli założymy, 
że w społeczeństwie typu A jest więcej jednostek religijnych niż w społeczeństwie typu B, to nie 
oznacza, że w każdym takim przypadku społeczeństwo A jest bardziej religijne od społeczeństwa B 
oraz od każdego innego, które legitymuje się mniejszą liczbą jednostek zaangażowanych religijnie. 
Angielski socjolog stara się taką tezę uzasadnić i czyni to podając przynajmniej kilka istotnych ar-
gumentów oraz wnioskując, w jaki sposób należałoby ją zmodyfikować – co by oznaczało, że należy 
odrzucić tezę agregacyjną w jej klasycznym rozumieniu: „Po pierwsze, być może większa liczba 
religijnie zaangażowanych ludzi w społeczeństwie A jest uważana za takich przez dominującą an-
tyreligijną mniejszość. Zaś fakt dominacji mniejszości oznacza, że funkcjonowanie społeczeństwa 
nie opiera się na zasadach religijnych. Po drugie, może się zdarzyć, że w społeczeństwie A istnieje 
pewna ilość różnych tradycji religijnych, które zostały zmuszone do wzajemnego porozumienia, 
oznaczającego wyeliminowanie «czynnika religijnego» z życia publicznego. Po trzecie, może zda-
rzyć się w społeczeństwie A również sytuacja, że względnie wysoki poziom zagregowanej religij-
ności stanowi odpowiedź na sekularyzację głównych sektorów życia społecznego. Kiedy twierdzi 
się, że można uzyskać obraz religijności społeczeństwa na drodze sumowania religijności jednostek, 
czy oznacza to, że należy zsumować «globalną» religijność poszczególnych jednostek, aby sfor-
mułować tezy w rodzaju: w społeczeństwie A jest 66% wierzących, podczas gdy w społeczeństwie 
B jest ich tylko 23%? Czy też przyjmując stanowisko agregacyjne – uznaje się zarazem, że istotną 
kwestią, którą należałoby brać pod uwagę, byłaby raczej i n t e n s y w n o ś ć  religijności, a w ta-
kim przypadku nawet niewielka liczbą intensywnie religijnych jednostek czyniłaby system bardziej 
religijnym” (R o b e r t s o n  2012: 195‒196).



Religia wspólnotowości a religijność zindywidualizowana – antagonizm… 127

transcendentnym bezpośrednio bądź za pośrednictwem środków, które wzmac-
niają jej więź z elementem kultu religijnego. Będzie to sytuacja, kiedy ewentualny 
wymiar horyzontalny –  wspólnota, instytucja, Kościół –  zostaną potraktowane 
przez jednostkę bardziej instrumentalnie niż teleologicznie. Wspomniane formy 
pośrednictwa nie będą stanowiły dla niej celu samego w sobie na drodze doświad-
czenia religijnego. W takiej sytuacji aspekt społeczny religijności zostaje uprzed-
miotowiony, zinstrumentalizowany lub zarzucony. 

Kiedy wspólnota, instytucja, Kościół stanowią podstawę, a nawet priorytet 
doświadczenia religijnego jednostki, można mówić o społecznym wymiarze do-
świadczenia religijnego, gdzie jednostce zależy przede wszystkim na samej przy-
należności do strukturalnych reprezentacji religijnych i z tego powodu doświadcza 
wewnętrznej satysfakcji. W takiej sytuacji doświadczenie wertykalne wydaje się 
drugorzędne. Roland Robertson przedstawił ów problem szerzej, posługując się 
schematem orientacji aktywności religijnej, gdzie wyznacznikami są aspekty kul-
turowy i  społeczny oraz postawy autoteliczna i  instrumentalna. Za najbardziej 
autentyczny typ uczestnictwa uznał aspekt zbieżności kulturowo-autotelicznej, 
a na drugim biegunie – jako najmniej autentyczny – typ uczestnictwa społeczno-
-instrumentalnego (R o b e r t s o n  2012: 194‒195). 

Interesująco przedstawia się natomiast myśl Talcotta Parsonsa, który w roz-
dziale Główne punkty odniesienia i strukturalne komponenty systemu społecznego 
swojego monumentalnego dzieła przekonuje o  pozytywnej zbieżności systemu 
i  elementów systemu w  kontekście solidarności zbiorowej. Wydaje się, że  dla 
niniejszych rozważań dotyczących problemu religijności zindywidualizowanej 
i wspólnotowej pogląd T. Parsonsa wyjaśnia ów dylemat. Amerykański socjolog 
przekonuje: 

Należy z największym naciskiem powiedzieć, że uczestnictwo w solidarnej zbiorowości nie 
wykazuje generalnej tendencji do zakłócania realizacji przez indywidua ich prywatnych ce-
lów, jednak bez przywiązania do wspólnych, konstytutywnych wartości, zbiorowość zaczyna 
zanikać. Jeśli natomiast istnieje takie przywiązanie, to istnieje też przestrzeń do zaspokajania 
prywatnych interesów (P a r s o n s  2009: 36). 

Czy religijność zindywidualizowana jest brakiem świadomości i takiej wie-
dzy, że  uczestnictwo we wspólnotowym doświadczaniu religijnym nie niszczy 
i nie ogranicza osobistego jej przeżywania? Myśląc o indywidualnym doświad-
czaniu religijności w kategoriach „zaspokajania prywatnych interesów”, można 
by więc ocenić jakość wymiarów religijnych człowieka w jakości i intensywności 
zaangażowania we wspólnotę religijną. A z drugiej strony – jakość wspólnoty re-
ligijnej można by mierzyć także tym, w jaki sposób i co dokładnie oferuje swoim 
członkom, tak aby zarówno doświadczenie religijne osobiste i wewnętrzne, jak 
i zaangażowanie w obecność i kształtowanie wspólnoty, były dwiema współbrzmią-
cymi i  integralnymi wymiarami religijności jednostki. Wspólnota jest nie tylko 
nośnikiem wartości religijnych, bankiem treści religijnych, gwarantem jakości 



Paweł Prüfer128

i stróżem poprawności przeżycia religijnego, ale czymś, co w języku teologicz-
nym jest określane jako „pośrednictwo”. 

Dokument doktrynalny Kościoła katolickiego, Lumen fidei (Światło wiary), 
określa zasadę pośrednictwa, którą można odnieść zarówno do wymiaru czysto 
nadprzyrodzonego (święci), jak i instytucjonalnego (Kościół). Papież Franciszek 
nawiązuje najpierw do  wypowiedzi Jeana-Jacques’a  Rousseau, który ubolewał 
nad faktem, że jego możliwy kontakt z Bogiem zapośredniczony jest przez Moj-
żesza i przez wielu innych ludzi, by następnie stwierdzić: 

Biorąc za punkt wyjścia indywidualistyczną i ograniczoną koncepcję poznania, nie można zro-
zumieć sensu pośrednictwa, tej zdolności uczestniczenia w wizji drugiego człowieka, dziele-
nia się poznaniem, będącym poznaniem właściwym miłości (F r a n c i s z e k, papież 2013: 4). 

Z socjologicznego punktu widzenia pośrednictwo w doświadczeniu religij-
nym może być rozpatrywane wielowymiarowo. Można wskazywać na zakres 
i siłę oddziaływania pośrednictwa na jednostkę, wskazując na jej – mimo wszyst-
ko –  autonomię w  sposobie przeżywania własnej wiary. Można także analizo-
wać nadmierną siłę oddziaływania instytucjonalnego, moralnego i doktrynalnego 
„religijnych pośredników” na doświadczenie religijne jednostki. Zatem socjolo-
giczna obserwacja dostarcza informacji, które wskazują zarówno na egzogenną 
siłę wpływu instytucji (wspólnoty, Kościoła) na jednostkę, jak i endogenną siłę 
i zdolność do asymilacji, przetwarzania i percepcji bodźców egzogennych przez 
jednostkę aktywną religijnie (zewnętrznie – społecznie i wewnętrznie – przeży-
ciowo). 

Warto podkreślić, że zbieżność oddziaływania społecznego, instytucjonalne-
go, wspólnotowego oraz percepcja tego oddziaływania w wymiarze indywidual-
nym – by mogły być rozpatrywane i oceniane pozytywnie – muszą lokować się 
we właściwej przestrzeni i granicach ich wzajemnej relacji. Izolacja jednostkowa 
lub zawłaszczenie instytucjonalne są dwoma biegunami, które w  obszarze do-
świadczenia religijnego wymykają się komplementarności, przyjmując pozycje 
antagonistyczne lub wchodząc w zakres wypaczenia doświadczenia prawdziwie 
religijnego. 

5. Zakończenie 

Fenomen religijny może być rozpatrywany w  kategoriach doświadczenia 
subiektywnego, indywidualnego, wewnętrznie przeżyciowego. Można również 
uwypuklać wspólnotowość jako jego podstawową cechę. Obie perspektywy mają 
swoje uzasadnienie. Ono z kolei może przebiegać w oddzieleniu jednego od dru-
giego bądź w umiejętnie realizowanej komparacji. Wydaje się, że wszystkie trzy 
możliwości są uzasadnione. Znaczący, a w ocenie niektórych imponujący, wydaje 



Religia wspólnotowości a religijność zindywidualizowana – antagonizm… 129

się wkład badaczy (socjologów religii) w dyscyplinę socjologiczną jako taką. Wy-
nika to choćby z tego, że każda jednostka lub wspólnota religijna posiadają swoje 
własne doświadczenia religijne, nawet jeśli będą one powtarzalne i dokonujące 
się w powielanych i odtwarzanych kontekstach społeczno-przestrzennych. Reli-
gia jest zatem fenomenem społecznym ulokowanym historycznie. Posiada swoje 
genetyczne uwarunkowania nie tylko w obszarze jakiegoś objawienia, przyczy-
nowego impulsu dla jej powstania i  rozszerzania się. Religijność jest więc zja-
wiskiem także społecznym. Nie sposób oderwać jej istnienia, a tym bardziej nie 
sposób pominąć w procesach badawczych, jakim jest poddawana, różnych aspek-
tów społecznych, które ją określają, determinują, wyjaśniają. 

Każda religia posiada swoje charakterystyczne prawidła, gwarantujące i le-
gitymizujące dostęp do  dóbr, wynikających z  przynależności do  niej. Wysiłek 
jednostkowy oraz oferta wspólnoty, w której przebiega proces doświadczenia re-
ligijnego, są zwornikiem i gwarantem otrzymania tego, czego wyznawca danej 
religii poszukuje i czego oczekuje. 

Zindywidualizowana morfologia doświadczenia religijnego jest istotnie 
determinowana podłożem i presją oddziaływania na jednostkę sił wspólnoty re-
ligijnej. Determinanta ta ewoluuje historycznie. Współcześnie obserwuje się od-
dzielenie instytucjonalnego wywierania wpływu na jednostkę, która poszukuje 
doznań o charakterze religijnym. Wiąże się z tym także separacja kształtowania 
się przeżycia religijnego, wiary od tego, co jest moralnością. 

Inne zjawisko, które wspomnianemu towarzyszy, to indywidualizacja wybo-
rów dokonywanych przez jednostki w kwestii treści wiary religijnej. Dodatkowo, 
jako swego rodzaju konsekwencja tego procesu, religia traci istotny wpływ na 
kształtowanie się moralności, zwłaszcza jednostkowej. Nie traci jednak na sile 
zjawisko konieczności uwiarygodnienia procesu chęci przystąpienia i rekrutacji 
do wspólnoty religijnej oraz uwiarygodnienia tego, co nazywane jest nawróce-
niem, w przypadku, kiedy dana jednostka doświadczyła tego procesu. 

Obserwacja socjologiczna oraz próby empatycznego zbliżenia się zarówno 
do osób przeżywających swoje doświadczenia religijne, jak i wejście w religijny 
kontekst kulturowo-społeczny, pozwalają na konstatację, że istnieje jednostkowo- 
-wspólnotowy wymiar tego fenomenu. Jednostka religijna potrzebuje mimo 
wszystko wspólnoty religijnej. Badania socjologiczne dostarczają równych treści 
potwierdzających sposoby i motywy realizacji tej potrzeby. Bywają one czysto 
instrumentalne. Mają również charakter wyłącznie autoteliczny. 

Wspólnota religijna stanowi element pośredniczący i  uwierzytelniający 
jednostkowy sposób przeżywania wiary. Jest także żywotnym argumentem po-
twierdzającym komplementarne zespalanie się obu wymiarów rzeczywistości re-
ligijnej. Izolacja jednostkowa oraz zawłaszczenie instytucjonalno-wspólnotowe 
byłyby dwiema manifestacjami–elementami struktury rzeczywistości religijnej, 
które stanowią przeciwny biegun względem możliwej i pozytywnej komplemen-
tarności zindywidualizowania i wspólnotowości. 



Paweł Prüfer130

Bibliografia 

B a r t h e s  R. (2012), Światło obrazu. Uwagi o fotografii (fragmenty), [w:] M. B o g u n i a-B o -
r o w s k a, P. S z t o m p k a  (red.), Fotospołeczeństwo. Antologia tekstów z socjologii wizual-
nej, Wydawnictwo Znak, Kraków, s. 405‒420. 

B e c k f o r d  J. (2006), Teoria społeczna a religia, Zakład Wydawniczy NOMOS, Kraków. 
B e r g e r  P. L. (1983), Sekularyzacja a problem wiarygodności religii, [w:] F. A d a m s k i  (red.), 

Socjologia religii. Wybór tekstów, Wydawnictwo Apostolstwa Modlitwy, Kraków, s. 374‒385. 
B e r g e r  P. L., L u c k m a n n  T. (2010), Społeczne tworzenie rzeczywistości. Traktat z socjologii 

wiedzy, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa. 
C a r r i e r  H. (1997), Dizionario della cultura. Per l’analisi culturale e l’inculturazione, Libreria 

Editrice Vaticana, Città del Vaticano. 
D i l t h e y  W. (2008), Rozumienie, [w:] P. Ś p i e w a k  (red.), Klasyczne teorie socjologiczne. Wy-

bór tekstów, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa, s. 97‒123. 
D u r k h e i m  É. (2010), Elementarne formy życia religijnego. System totemiczny w Australii, Wy-

dawnictwo Naukowe PWN, Warszawa. 
D u r k h e i m  É. (2011a), O podziale pracy społecznej, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa. 
D u r k h e i m  É. (2011b), Zasady metody socjologicznej, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warsza-

wa. 
E l i a s  N. (2008), Społeczeństwo jednostek, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa. 
F r a n c i s z e k  (papież) (2013), Lumen fidei. Światło wiary, „Gość Niedzielny”, (dodatek), Kato-

licka Agencja Informacyjna, 14 lipca. 
F r o m m  E. (1970), Ucieczka od wolności, Czytelnik, Warszawa. 
G a l l i n o  L. (1993), Sociologia della religione, [w:] L. G a l l i n o  (ed.), Dizionario di Sociologia, 

TEA. I dizionari UTET, Milano, s. 541‒551. 
G i d d e n s  A. (2004), Socjologia, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa. 
G l o c k  Ch. Y., S t a r k  R. (1965), Religion and Society in Tension, Rand Mcnally, Chicago. 
G o u l d n e r  A. W. (2010), Kryzys zachodniej socjologii, Zakład Wydawniczy NOMOS, Kraków. 
K a u f m a n n  J.-C. (2004), Ego. Socjologia jednostki. Inna wizja człowieka i konstrukcji podmiotu, 

Oficyna Naukowa, Warszawa. 
M a f f e s o l i  M. (2012), Rytm życia, Zakład Wydawniczy NOMOS, Kraków. 
M a r i a ń s k i  J. (2010), Religia w społeczeństwie ponowoczesnym, Oficyna Naukowa, Warszawa. 
M a r i a ń s k i  J. (2013a), Bricolage, [w:] M. M a r c z e w s k i  (red.), Podstawowe pojęcia socjo-

logii religii w eksplikacji ks. Janusza Mariańskiego, Polihymnia, Lublin, s. 179‒180. 
M a r i a ń s k i  J.  (2013b), Kościół katolicki w  Polsce w  przestrzeni życia publicznego. Studium 

socjologiczne, Wydawnictwo Adam Marszałek, Toruń. 
M a r i a ń s k i  J. (2013c), Wartości i normy moralne w świadomości katolików Diecezji Zielonogór-

sko-Gorzowskiej, [w:] E. J a r m o c h, W. Z d a n i e w i c z  (red.), Postawy religijno-społeczne 
mieszkańców Diecezji Zielonogórsko-Gorzowskiej, Wydawnictwo Diecezji Zielonogórsko- 
-Gorzowskiej, Warszawa – Zielona Góra, s. 52‒84. 

P a r s o n s  T. (2009), System społeczny, Zakład Wydawniczy NOMOS, Kraków. 
P a w l u c z u k  W. (2000), Religia, [w:] W. K w a ś n i e w i c z  i in. (red.), Encyklopedia socjolo-

gii, t. 3, O‒R, Oficyna Naukowa, Warszawa, s. 288‒294. 
P r ü f e r  P. (2011), Katolicka nauka społeczna a socjologia. Interdyscyplinarne sprzężenie, Oficy-

na Wydawnicza Uniwersytetu Zielonogórskiego, Zielona Góra. 
P r ü f e r  P.  (2013), Wyobraźnia, terapia, społeczeństwo. Analiza socjologiczno-etyczna, Zakład 

Wydawniczy NOMOS, Kraków. 
R o b e r t s o n  R. (2012), Główne zagadnienia analizy religii, [w:] W. P i w o w a r s k i  (red.), So-

cjologia religii. Antologia tekstów, Zakład Wydawniczy NOMOS, Kraków, s. 176‒206. 



Religia wspólnotowości a religijność zindywidualizowana – antagonizm… 131

S i r b o n i  S.  (1999), La religione a  scuola e il rispetto delle coscienze, [w:] E. B r o v e d a n i 
(ed.), La morale sociale. Riposta alle domande più provocatorie, Edizioni San Paolo, Milano, 
s. 94‒97. 

S t a r k  R., B a i n b r i d g e  W. B. (2012), Zaangażowanie religijne – ogólny zarys teorii, [przeł. 
T. Kunz], [w:] W. P i w o w a r s k i  (red.), Socjologia religii. Antologia tekstów, Zakład Wy-
dawniczy NOMOS, Kraków, s. 122‒150. 

S z a c k i  J. (2004), Historia myśli socjologicznej. Wydanie nowe, Wydawnictwo Naukowe PWN, 
Warszawa. 

S z a c k i  J. (2005), Indywidualizm i kolektywizm, [w:] W. K w a ś n i e w i c z  i in. (red.), Encyklo-
pedia socjologii, Suplement, Oficyna Naukowa, Warszawa, s. 84‒91. 

S z t o m p k a  P. (2013), Socjologia. Analiza społeczeństwa. Nowe poszerzone wydanie, Wydaw-
nictwo Znak, Kraków. 

T ö n n i e s  F. (2008), Wspólnota i stowarzyszenie. Rozprawa o komunizmie i socjalizmie jako em-
pirycznych formach kultury, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa. 

T u r n e r  J. H. (1998), Socjologia. Koncepcje i ich zastosowanie, Wydawnictwo Zysk i S-ka, Po-
znań. 

W a c h  J. (1961), Socjologia religii, Wydawnictwo Książka i Wiedza, Warszawa. 
W e b e r  M. (2010), Etyka protestancka a duch kapitalizmu. Protestanckie sekty a duch kapitali-

zmu, Wydawnictwo Aletheia, Warszawa. 
W h i t e  S. (2008), Równość, Wydawnictwo Sic!, Warszawa. 

Paweł Prüfer 

COMMUNITY RELIGION AND INDIVIDUALISTIC RELIGIOUSNESS  
– ANTAGONISM OR A COMPLEMENTARY APPROACH? 

Summary. The paper comprises a theoretical outline of the concept of individuality and com-
munity in relation to religion as such. With regard to classical and contemporary sociology and, 
in particular, to the sociology of religion, it depicts religious reality and individual-social activity 
undertaken for religious motives in an individual and social dimension. An important methodolog-
ical and epistemological key to the analysis is the perception of sociology in the dimension of its 
reflectiveness. Religion and religiousness as well a sociologist’s approach to these dimensions of 
transcendent reality from an individually-socially expressed perspective refers in part to the idea of 
reflective sociology. The paper points to how the individual and social needs to express a religious 
need merge and exclude one another. Religion is a reflection of the natural need of self-determina-
tion (even if it refers to a higher authority of religious nature) as well as of the need to undertake 
activity based on the experience of community. In both cases there is a reference to transcendence. 
The goal of the paper is to delineate a horizon and an idea emerging in its background that commu-
nity and individuality, despite the difficulty regarding their correlation, complement two realities 
of religious life rather than comprising two coexistent antagonised worlds. The analysis focuses 
primarily on the perception of this complementarity within the experience and expression-related 
forms of identity and modes of expression that constitute and are displayed by an individual and to 
a lesser extent on the beliefs and forms expressed by social groups and communities. 

Keywords: religion, community, individualisation, reflexivity. 


