
ACTA UNIVERSITATIS LODZIENSIS 
Folia Litteraria Polonica 2(71) 2025
https://doi.org/10.18778/1505-9057.71.16

W i k t o r i a  Ko z ł o w s k a *

 https://orcid.org/0009-0007-2541-3062

Ofiara fin de siècle’u – dekadent 
w Wampirze Reymonta

S t r e s z c z e n i e

Artykuł stanowi analizę jednostki zdeterminowanej przez zjawiska schyłku 
XIX  wieku w  Europie. W  czasach, gdy ludźmi zawładnęły katastroficzne myśli, 
a  tradycyjne wartości się wyczerpały, pojawia się potrzeba poszukiwania sensu 
gdzieś indziej niż dotychczas. Tych najbardziej przytłoczonych ponurym światem 
nazywa się dekadentami, schyłkowcami. To tragiczne postaci literackie, które za-
tracają się w pesymizmie, mają skłonność do autodestrukcji i poszukują skrajnych 
doświadczeń. Niniejsza praca analizuje kreację bohaterów Wampira Władysława 
Stanisława Reymonta w świetle wyznaczników dekadentyzmu. Zawiera ponadto 
wgląd w psychikę protagonistów powieści, skupia się na tym, w jaki sposób mani-
festuje się choroba duszy, oraz wskazuje konsekwencje płynące z obsesyjnego an-
gażowania się w spirytyzm, hinduizm, ale i miłość.

Słowa kluczowe: dekadent, szaleństwo, spirytyzm, hinduizm, katastrofizm

*	 Uniwersytet Łódzki, e-mail: wiktoria.kozlowska2@edu.uni.lodz.pl

Received: 2025-05-07. Verified: 2025-06-11. Accepted: 2025-07-14.
© by the Author, licensee University of Lodz – Lodz University Press, Lodz, Poland. This article 
is an open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons 
Attribution license CC-BY-NC-ND 4.0 (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)

Funding information: University of Lodz. Conflicts of interest: None. Ethical considerations: The Author assures of no violations of 
publication ethics and takes full responsibility for the content of the publication. The percentage share of the author in the preparation 
of the work is: 100%. Declaration regarding the use of GAI tools: Not used.

https://doi.org/10.18778/1505-9057.71.16
https://orcid.org/0009-0007-2541-3062
https://orcid.org/0009-0007-2541-3062
mailto:wiktoria.kozlowska2@edu.uni.lodz.pl


274 Wiktoria Kozłowska

A victim of the fin de siècle 
– the decadent in The Vampire 
by Reymont

S u m m a r y

The article offers an analysis of an individual shaped by the circumstances of the 
late nineteenth century. In a time when catastrophic thoughts gripped people and 
European values had been exhausted, a need arose to seek meaning elsewhere than 
before. Those most overwhelmed by the grim reality are referred to as decadents. 
These are tragic literary figures who lose themselves in pessimism, display self-de-
structive tendencies, and pursue extreme experiences. This paper analyzes the cha-
racterization of the protagonists in The Vampire by Władysław Stanisław Reymont 
in light of the key features of decadence. Furthermore, it provides insight into their 
psyche, focuses on the way how soul illness manifests itself and highlights the con-
sequences of obsessive involvement in spiritualism, Hinduism, and love.

Keywords: decadent, madness, spiritualism, Hinduism, catastrophism

„A choćby nawet Szaleństwo i Śmierć! A choćby!”1 – oto głośne słowa wieńczą-
ce powieść Władysława Stanisława Reymonta pt. Wampir. Wypowiada je główny 
bohater, Zenon, po czym odpływa w nieznane na statku „Kaliban”. Jego ostatnia 
wypowiedź jest eksklamacją frustracji, która doskwiera mu coraz bardziej z każ-
dym dniem spędzonym w ponurym i tajemniczym Londynie. Choroba duszy, me-
lancholia, szaleństwo czy w końcu dekadentyzm charakteryzują nie tylko głów-
nego bohatera Wampira, ale również Joego. Oddają jednocześnie atmosferę końca 
XIX wieku, kiedy katastroficzne myśli zawładnęły ludźmi, a tradycyjne wartości 
i  kostniejący światopogląd przestały wystarczać, pojawiła się potrzeba poszuki-
wania sensu odległego od codzienności. Zachód zwrócił się w stronę spirytyzmu, 
mediumizmu oraz wierzeń Wschodu2.

Wspomniane praktyki leżały w  kręgu zainteresowań Reymonta, a  okazję do 
przyjrzenia im się z bliska miał podczas pobytu w Londynie. W 1894 roku pojechał 

1	 W.S. Reymont, Wampir, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 1975, s. 190.
2	 M. Kucab, W poszukiwaniu straconego Eleuzis. Szekspirowskie i indyjskie inspiracje w „Wampirze” 

Władysława Stanisława Reymonta, „Dydaktyka Polonistyczna” 2018, nr 4, s. 69–71.



275Ofiara fin de siècle’u – dekadent w Wampirze Reymonta

na zjazd spirytystów, wziął udział w  spotkaniu „Towarzystwa Teozoficznego” 
(„The Theosophical Society”), któremu niegdyś przewodniczyła słynna Helena 
Bławatska, uznawana za medium. Co więcej, sam Reymont miał być medium3 na 
seansach spirytystycznych w Częstochowie i prawdopodobnie przejawiał zdolno-
ści bilokacyjne, o czym rozpisywały się po jego śmierci gazety4. Pewnej nocy miał 
być widziany w Skierniewicach w czterech miejscach jednocześnie, co potwierdziło 
wiele osób5. Wszystko to składa się na powieść o tajemnicy, spirytyzmie i miłości, 
której bohater z każdym dniem pogrąża się coraz bardziej w spleenie i szaleństwie. 
Także życie miłosne Reymonta znalazło odzwierciedlenie w jego powieści, moż-
liwe bowiem, że postać Daisy została zainspirowana Wandą Szczukową. Zasadne 
zatem wydaje się prześledzenie Wampira w poszukiwaniu dekadenckich tropów.

Pojęcia dekadentyzm i  dekadencja mają źródłosłów łaciński (cadere oznacza 
spadać), który oddaje charakter owych zjawisk – konotuje układ wertykalny skie-
rowany w dół, ergo należy do sfery profanum. Termin décadence należy definiować, 
biorąc pod uwagę ewolucję jego pojmowania, co szeroko opracowało wielu bada-
czy, między innymi Henryk Markiewicz w Młodej Polsce i „izmach”, Kazimierz 
Wyka w  Modernizmie polskim, Roman Zimand w  Dekadentyzmie warszawskim 
czy Teresa Walas w Ku otchłani. Idąc za ostatnią wymienioną publikacją, z deka-
dentyzmem i  dekadencją łączą się pojęcia „[…] upadek, schyłek, zwyrodnienie, 
wynaturzenie, dziwaczność”6. Owo hasło décadence, choć jak najbardziej sym
ptomatyczne dla Młodej Polski, stanowi jedynie pojedynczy wyznacznik epoki 
i plasuje się obok terminów takich jak symbolizm czy neoromantyzm. Modernizm 
według Kazimierza Wyki jest „najstosowniejszy”, gdyż mieści w sobie pewien ro-
dzaj filozofii, osobowości i artyzmu. Sam dekadentyzm zaś badacz uważa za ter-
min o pejoratywnym odcieniu7, o czym może poświadczać niepochlebna opinia 
o dekadentach wśród dziewiętnastowiecznego społeczeństwa.

Co zatem kryje się pod hasłem dekadentyzm? Początkowo rozumiany był jako 
„[…] stan kultury, moralności i życia społecznego […]”8. Później obok dekadenty-
zmu wystąpił symbolizm – oba pojęcia uznawano za synonimiczne. Z czasem zaś 
zaczął funkcjonować jako określenie zjawiska psychologicznego i światopoglądo-
wego (filozof Władysław Kozłowski twierdził, że dekadentyzm nie jest systemem 

3	 E.  Ihnatowicz, J.  Tomkowski, Witraż z  wampirem, w: J.  Tomkowski, Szkice młodopolskie, red. 
J. Tomkowski, Instytut Badań Literackich Polskiej Akademii Nauk, Warszawa 2016, https://doi.
org/10.4000/books.iblpan.10182

4	 Niezwykły wypadek rozdwojenia, „ABC: pismo codzienne” 1927, nr 335, s. 5; Z życia Władysława 
Reymonta, „ABC” pismo codzienne” 1927, nr 334, s. 3.

5	 Tamże.
6	 T. Walas, Ku otchłani (dekadentyzm w literaturze polskiej 1890–1905), Wydawnictwo Literackie, 

Kraków 1986, s. 19.
7	 K. Wyka, Modernizm polski, Wydawnictwo Literackie, Kraków 1968, s. 30.
8	 T. Walas, Ku otchłani…, s. 22.

https://doi.org/10.4000/books.iblpan.10182
https://doi.org/10.4000/books.iblpan.10182


276 Wiktoria Kozłowska

ani doktryną, lecz stanem psychicznym związanym z  określonymi poglądami 
na świat i nastrojami – estetycznymi oraz moralnymi)9. W końcu uznano deka-
dentyzm za prąd literacki nawiązujący do tego stanu czy też światopoglądu ne-
gującego zastaną rzeczywistość, w której nie sposób było dostrzec jakiejkolwiek 
wartości10. Wszystkie te głosy zawierają się w stanowisku Henryka Markiewicza, 
według którego dekadentyzm i dekadencja „[…] dotyczyły zresztą nie tylko lite-
ratury, lecz także określonego stanu kultury i psychologii społeczeństwa”11. Rów-
nież Roman Zimand szczegółowo analizuje dekadentyzm jako zjawisko społeczne 
i kulturowe12. Słuszne wydaje się spostrzeżenie, że dekadencja to w końcu zapaść 
psychiczna i bunt przeciwko zastanemu porządkowi powstałe w momencie, gdy 
dotychczasowe wartości Zachodu wyczerpały się. Następuje wówczas zwrot ku 
kulturze Wschodu i poszukiwanie odpowiedzi w nieodkrytych dotąd miejscach. 
Celem niniejszego artykułu jest analiza i  interpretacja problemu, w  jaki sposób 
dekadentyzm, a ściślej wzorzec osobowy dekadenta, realizowany jest w Wampi-
rze Reymonta jako konwencja literacka, będąca manifestacją stanu psychicznego 
i światopoglądu człowieka końca XIX wieku. Analiza historyczno-literacka zosta-
nie wsparta metodą hermeneutyki i dekonstrukcji.

Aby lepiej zrozumieć dekadencką postawę, należy przywołać okoliczności, 
w których się ona ukształtowała. Władysław Kozłowski w Dekadentyzmie współ-
czesnym używa określenia „przejrzała cywilizacja” lub „przejrzała kultura”13, pi-
sząc o  okresach historycznych, które dobiegają swojego końca. Przyczynę tych 
zjawisk dziejowych upatruje w „sztuczności, braku podwalin” cywilizacji, boga-
ceniu się jednych warstw społecznych, a  ubożeniu drugich, co skutkuje zróżni-
cowaniem wartości i  rozbratem społeczeństwa. Brak konieczności pracy z  kolei 
stwarza nudę i  rodzi pesymizm, tak charakterystyczne dla dekadentów stany, 
które domagają się coraz nowszych rozrywek. Wtedy indywidualizm wypiera or-
ganicyzm14. W tych wnioskach można zauważyć światopogląd pozytywistyczny, 
a więc krytyczny w stosunku do modernistycznego dekadentyzmu. Spór moder-
nistów z pozytywistami, młodych ze starymi, tak samo jak ten w romantyzmie, 
polegał na wzajemnym niezrozumieniu, promowaniu innych wartości. Programy 
minionej epoki nie sprawdziły się: pozytywistów oskarżano o  porzucenie idea-
łów, brak ducha i uczuć15. Na kryzys wartości zwracał uwagę Nietzsche, którego 

9	 W.M. Kozłowski, Dekadentyzm współczesny, jego geneza i filozofia (Fryderyk Nietzsche), wyd. 2 
rozszerzone i przerobione, Jan Fiszer, Kraków 1904, s. 86.

10	 T. Walas, Ku otchłani…, s. 27.
11	 H. Markiewicz, Młoda Polska i „izmy”, w: Modernizm polski, Wydawnictwo Literackie, Kraków 

1968, s. 292.
12	 R. Zimand, Dekadentyzm warszawski, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 1964.
13	 W.M. Kozłowski, Dekadentyzm współczesny…, s. 1.
14	 Tamże, s. 1–10.
15	 K. Wyka, Modernizm polski…, s. 75–82.



277Ofiara fin de siècle’u – dekadent w Wampirze Reymonta

filozofia miejscami kształtowała świadomość dekadentów: „Nihilizm stoi przed 
drzwiami, ten najbardziej niepożądany ze wszystkich gości. Nihilizm: brak celu, 
brak odpowiedzi na »dlaczego?«. Co znaczy nihilizm? – że najwyższe wartości są 
odwartościowane”16. Podobnie Schopenhauer wtórował szerzącemu się pesymizmo-
wi. Nie tylko filozofia, ale też rozwijająca się psychologia napędzała zainteresowanie 
zakamarkami duszy człowieka, zwłaszcza psychoanaliza Freuda. Z powszechnego 
poczucia pustki i niewystarczalności zrodził się ruch w przeciwną stronę: „W mło-
dym pokoleniu przemiana dokonywać się będzie w formach indywidualistycznych, 
spirytualistycznych, psychologizujących, lirycznych, bo takie są nowe punkty wyj-
ścia generacji, a tych to form poprzednicy nie uważali za najważniejsze”17. Rzeczone 
pesymistyczne nastroje rozwinęły się w Europie po 1890 roku, w okolicznościach 
postępu techniki i  szybko zmieniającego się świata. Industrializacja, kapitalizm 
i postawa mieszczaństwa nastawionego na zysk, a pozbawionego wyższych wartości 
zaprowadziły chaos i pozbawiły społeczeństwo poczucia wspólnoty. Toteż dekaden-
ta, uwrażliwioną jednostkę, przeraża i brzydzi nowy, anarchistyczny porządek. To 
wszystko znalazło wyraz w literaturze, a modernistyczny prym na tym polu wiodły 
Francja i Niemcy – z tych krajów płynęły inspiracje do Polski. Nastanie nowej epoki 
zawsze jest czymś przełomowym, swoistym novum rozświetlającym przyszłość lub 
nagłym tąpnięciem wzbudzającym niepokój. Już u Słowackiego w Kordianie, w mo-
mencie gdy „wiek dziewiętnasty uderzył”18, gotowani są przywódcy z piekła rodem. 
Nadchodzące stulecie „ucieszy szatany”19. Te słowa przypominają prolog tragedii, 
której bohaterami mają być dekadenci, czyli

Typy z organizacją duchową niezmiernie wrażliwą i subtelną. Typy nie mogące wy-
żyć w atmosferze pospolitości, a tym bardziej podłości. Typy o wielkiej nieproporcjo-
nalności pragnień do możności, a nawet możliwości ich urzeczywistnienia; typy więc 
szarpane bezdennym niezadowoleniem wewnętrznym. Typy dostarczające największej 
ilości nowych idei, ale zarazem największej ilości obłąkanych i samobójców20.

Literacki wzorzec osobowy dekadenta, spotykany również w świecie rzeczywi-
stym, patrząc choćby na Charles’a  Baudelaire’a, Zenona Miriama Przesmyckiego 
czy Stanisława Przybyszewskiego, jest realizowany poprzez nadanie bohaterowi 
konkretnych cech. To człowiek z jednej strony determinowany przez swoją epokę, 

16	 F. Nietzsche, Wola mocy, Vis-á-Vis/Etiuda, Kraków 2011, s. 13.
17	 K. Wyka, Modernizm polski…, s. 88.
18	 J.  Słowacki, Kordian. Część pierwsza trylogii: Spisek koronacyjny, wyd. 5, Zakład Narodowy 

im. Ossolińskich, Wrocław 1948, s. 7.
19	 Tamże, s. 8.
20	 W. Nałkowski, Forpoczty ewolucji psychicznej i troglodyci, w: tegoż, Jednostka i Ogół. Szkice i kry-

tyki psycho-społeczne, Nakładem Ursyna Czatowicza, Kraków 1904, s. 35.

https://lubimyczytac.pl/wydawnictwo/9632/vis-a-vis-etiuda


278 Wiktoria Kozłowska

z  drugiej zaś zbuntowany i  pragnący wolności; pełen ambiwalencji: przepełniają 
go lęk i  melancholia, ale też poczucie wyższości i  nienawiść, częstokroć balansu-
je na granicy szaleństwa. Dekadenci nie cieszyli się powszechną sympatią – opinia 
Teodora Jeske-Choińskiego obrazuje dekadenta jako skrajnego pesymistę i egoistę, 
przekonanego, że świat istnieje tylko po to, by zaspokajać jego wyszukane potrzeby. 
Jest rozpustny, chory i dziwaczny – „karykatura człowieka zdrowego”, uosobienie 
moralnego i fizycznego upadku. Przeciwstawia się powszechnie uznanym wartoś-
ciom. Zatraciwszy instynkt samozachowawczy zamienia się w „głupie bydle”, sam 
siebie niszczy21. Jakkolwiek negatywnie jawi się portret i odbiór schyłkowców, warto 
zajrzeć w głąb ich duszy, która jest przecież zbolała i właśnie z tego niepocieszonego 
bólu, nieukojonej tęsknoty, niewysłuchanego głosu rodzi się ciągota do zła:

A przecie na dnie duszy tej młodzieży poetyckiej, zdeprawowanej absyntem, nędzą, 
nadużyciami, tej duszy blagierskiej, komedyanckiej, oszukującej świat, a  jeszcze 
więcej siebie, jest uczciwość, jest ból prawdziwy, jest tęsknota ku rzeczom wielkim 
a nieznanym22.

Pojawiają się zatem pytania: kim jest oraz jak funkcjonuje jednostka w końcu wie-
ku w Wampirze Reymonta? Czy rzeczywiście można ją nazwać ofiarą swojej epoki?

Główny bohater powieści to Polak przebywający od wielu lat w Londynie. Pod-
czas seansu spirytystycznego poznaje piękną, tajemniczą Daisy – medium. Ten 
moment okaże się przełomowy dla Mr. Zena. Przy prezentacji bohatera należy 
zwrócić uwagę na jego imię czy też przydomek. Determinizm nominatywny pro-
wadzi na trop korelacji między bohaterami a ich imionami i nazwiskami – może 
sugerować charakter postaci oraz wyjaśniać ich postępowanie. „Zen” oznacza 
spokojny umysł, poznanie prawdy czy w końcu osiągnięcie stanu Buddy poprzez 
medytację. Ale uwaga, znaczenie imienia w  żadnym stopniu nie opisuje natury 
Zenona, jest bowiem zupełnie przeciwne niż jego charakter. Wskazuje prędzej 
wewnętrzną sprzeczność, dezintegrację i  frustrację spowodowane, o  ironio, nie-
możnością osiągnięcia zen czy też przekroczenia granicy niepoznawalnego. Bliżej 
buddyzmu jest zdecydowanie inna postać Wampira – Joe.

Aby dokładniej zbadać kreację bohaterów Wampira, należy iść śladem ustano-
wionych przez badaczy wyznaczników dekadentyzmu i dekadenta23 oraz spraw-

21	 T. Jeske-Choiński, Na schyłku wieku, w drukarni „Wieku”, Warszawa 1894; wyd. 2, Warszawa 
1895, s. 113–114.

22	 W.  Feldman, Współczesna literatura polska: 1880–1901 z  17 portretami, Jan Fiszer, Warszawa 
1903, s. 208.

23	 W szczególności następujące publikacje: K. Wyka, Modernizm polski, Wydawnictwo Literackie, 
Kraków 1968; R. Zimand, Dekadentyzm warszawski, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warsza-
wa 1964; T. Walas, Ku otchłani…, Kraków 1986.



279Ofiara fin de siècle’u – dekadent w Wampirze Reymonta

dzić, w jakim stopniu są one przystawalne do lektury. Zacznijmy więc od natury 
psychicznej głównego bohatera, gdyż jego bogate życie wewnętrzne wskazuje na 
koligacje między nim a innymi postaciami dekadentów. Jedna z charakterystycz-
nych cech to pewnego rodzaju choroba duszy objawiająca się poczuciem wszech-
ogarniającej nudy, która jest tak naprawdę jednym z objawów melancholii24: „Nuda 
karmi się zatem tym samym, co melancholia: dramatem skończoności człowieka 
wobec nieskończoności świata”25 – pisze Marcin Zdrenka i  podkreśla dwojaką 
interpretację tego stanu. Jedna, negatywna, pojmuje nudę jako zwykłą gnuśność. 
Druga natomiast jest „afirmująca odwagę nudy wobec beznadziei mieszczańskiego 
życia”26 – wówczas staje się ona katalizatorem przyjęcia aktywnej postawy, poszu-
kiwania wartości i sprzeciwu wobec zwykłej codzienności. Studia nad melancholią 
i depresją poszerza Julia Kristeva w Czarnym Słońcu. Melancholia może być rozu-
miana jako forma obronnej reakcji psychicznej, wyrażająca się poprzez zahamo-
wanie aktywności i utratę zdolności do nadawania znaczeń symbolom. Objawy te 
często pojawiają się na przemian z fazą maniakalnego pobudzenia (w Wampirze 
właśnie taka dynamika zachodzi w psychice głównego bohatera). W świetle kla-
sycznej psychoanalizy depresja, tak jak żałoba, wynika ze straty i skrywa agresję 
skierowaną wobec utraconego obiektu (u dekadentów zagubione są wartości, po-
czucie sensu, własne „ja”). Kristeva, odwołując się do Freuda i koncepcji tanatycz-
nego popędu śmierci, interpretuje uczucie depresyjne jako mechanizm chroniący 
jednostkę przed rozpadem. W depresji pojawia się dezintegracja „ja”, będąca wyra-
zem thanatosa. To prowadzi do samobójstwa nie z lęku, lecz z pragnienia powrotu 
do pierwotnego, rozproszonego stanu istnienia – wtedy jednostka zyska poczucie 
spójności27.

Zatem melancholia i depresja to choroby wyróżniające bohatera w dekadenc
kim tekście. Zwłaszcza stany psychiczne są wartościowane pozytywnie wobec za-
let płynących z dolegliwości, to jest poszerzenia świadomości, nowych możliwości 
poznawczych, potwierdzenia najwyższego stadium ewolucji. Choroba jak gdyby 
nobilituje dekadenta i daje mu poczucie wyższości nad zdrowymi, a więc zwyczaj-
nymi ludźmi28. Niedyspozycję psychiczną, która dotyka głównego bohatera Wam-
pira, już na samym początku można nazwać znużeniem. Nudzi go jego narzeczo-
na Betsy, choć Zenon z  początku sprawia wrażenie szczerze zakochanego. Lecz 
gdy tylko przypomina sobie o Daisy, którą spotkał na seansie, zapomina o Betsy 

24	 M.T. Zdrenka, O gnuśności. Studium lenistwa i  jego kontekstów, Wydawnictwo Naukowe Uni-
wersytetu Mikołaja Kopernika, Toruń 2012, s. 160.

25	 Tamże, s. 174.
26	 Tamże, s. 175.
27	 J.  Kristeva, Czarne słońce. Depresja i  melancholia, Towarzystwo Autorów i  Wydawców Prac 

Naukowych „Universitas”, Kraków 2007, s. 11–24.
28	 Por. T. Walas, Ku otchłani…, s. 88–89; R. Zimand, Dekadentyzm warszawski…, s. 32–35.



280 Wiktoria Kozłowska

i zaczyna się od niej oddalać. Wizja starej, garbatej żony, jaką w przyszłości miała-
by się stać Betsy, przeraża go. Zenon uświadamia sobie, że nie chce wieść prozaicz-
nego, banalnego życia i mieć obowiązków małżeńskich z dobrą, naiwną dziewczy-
ną, że spotkania z jej rodziną to „nudne ceremonialności”29.

Znużenie, choć będące nieodłącznym stanem dekadenta, bo dezorganizujące, 
zobojętniające i frustrujące, jest dla niego wyjątkowo nieznośne – toteż nieustan-
nie poszukuje nowych przeżyć. Nuda spowodowana monotonną codziennością 
– według dekadenta godną pogardy – budzi wstręt, ale też lęk. W końcu jest on 
przekonany o swojej wyjątkowości, nie może więc postępować według reguł na-
rzuconych przez społeczeństwo. Spokojne życie, praca, pomnażanie majątku, ro-
dzina, małżeństwo, pobożność – to zajęcia dobre dla filistrów, przeciwko którym 
buntował się ruch dekadencki. Zainteresowanie wzbudza to, co niezwykłe, nie-
moralne i grzeszne. Wyeksploatowana psychika i stępione zmysły są wypadkową 
najwyższego stadium rozwoju dekadenta, który doświadczył już wszystkiego, co 
dostępne jest dla człowieka30. Zatem musi się wznieść jeszcze wyżej.

Chorobę nerwów Zenona pogarsza otoczenie – szary Londyn bez słońca, śliski 
bruk, chmary ludzi, zatęchłe szynki, świszczący wiatr. Miasto – oto typowa prze-
strzeń akcji powieści dekadenckiej, która z  jednej strony determinuje stan psy-
chiczny bohatera, z drugiej natomiast może być projekcją jego wewnętrznej narra-
cji. W takim wypadku mrok duszy zasnuwałby cały świat, niezależnie od tego, jak 
wygląda rzeczywistość. Twórcy literatury dekadenckiej nie bez powodu umiesz-
czali swoich bohaterów w miastach – to w końcu znak industrializacji i pędząca 
maszyna cywilizacji, w której nietrudno o grzech i upadek. Jednocześnie trzeba 
mieć na uwadze fakt, że w  imię postawy antynaturalnej31 dekadent przeciwsta-
wia się naturze, traktując ją jak biologiczne prawo, któremu nie chce podlegać. 
Schyłkowiec, zamiast zamieszkiwać sielski dworek otoczony przyrodą, jest wrzu-
cony w przestrzeń miejską. Główny bohater Wampira, kiedy chce uciec od przy-
tłaczających go sytuacji, błąka się po mieście niczym flâneur, niczym żywy trup. 
Strupieszałe wydaje się też całe miasto32. Zenon goni za czymś nieznanym, wciąż 
jest niezaspokojony. W czasie przechadzek po Londynie może sobie pozwolić na 
kontemplowanie ciemnych zakamarków swojej duszy i świata; jest zamożny i nie 
musi poświęcać czasu na obowiązki takie jak praca. Jest to niejako à rebours wobec 

29	 W.S. Reymont, Wampir…, s. 155.
30	 Por. T. Walas, Ku otchłani…, s. 59.
31	 Tamże, s. 86.
32	 Por. A. Mazurkiewicz, „Wszystko jest tajemnicą i wszystko zagadką”. Uwagi na marginesie lektury 

„Wampira” Władysława Stanisława Reymonta, „Acta Universitatis Lodziensis. Folia Litteraria Po-
lonica” 2010, nr 3, s. 193–194; J. Majewska, Modernistów sprawy najbardziej zagadkowe. „Là-bas” 
Jorisa-Karla Huysmansa i „Wampir” Władysława Stanisława Reymonta, „Artes Humanae” 2018, 
t. 3, s. 84.



281Ofiara fin de siècle’u – dekadent w Wampirze Reymonta

biografii Reymonta. Warto podkreślić, że wysoka pozycja społeczna oraz arysto-
kratyczny rodowód są symptomatyczne dla kreacji dekadentów w literaturze (diuk 
des Esseintes z Na wspak Huysmansa jest ostatnim potomkiem rodu), choć oczy-
wiście nie jest to stała dyspozycja (środowisko cyganerii artystycznej z  Próchna 
Berenta). Podczas jednego ze spacerów po parku, już pod koniec powieści, Zenon 
wsłuchuje się w szum drzew i wrzask kruków, pragnąc poznać tajemnicę istnienia, 
jednak mu się to nie udaje, istnieje bowiem „nieprzebyta granica”33. To tragiczna 
ambiwalencja – z  jednej strony przekonanie o  swoim intelekcie, poczucie mocy 
wyróżniającej człowieka od innych w  myśl nietzscheańskiej koncepcji, a  jedno-
cześnie niewystarczalność rozumu i kryzys prawdy – oto dekadencki sceptycyzm, 
który uznawany jest za „wyższe, dojrzalsze stadium poznania”34.Wielkie odkrycia 
naukowe, które miały wyznaczyć człowiekowi nowy kierunek, w rezultacie oka-
zują się tylko bezużytecznym narzędziem. Wiedza nie tłumaczy zawiłości świa-
ta, które dostrzega dekadent, nie zaspokaja głodu metafizycznego. Z tego wzglę-
du schyłkowiec widzi fałsz pozytywistów i porzuca naiwne nadzieje. Relatywizm 
poznawczy zaadaptowany przez dekadentów neguje istnienie prawdy absolutnej35. 
Co więcej, dekadencka świadomość jest „pluralistyczna”36 – przez wieki ludzkość 
poszerzała wiedzę o świecie, a u schyłku wieku XIX można mówić o pewnym tyglu 
kulturowo-filozoficzo-światopoglądowym. Jednak świadomość istnienia tak wielu 
perspektyw może się okazać niszcząca37 – powstaje wówczas labirynt, w którym 
wszystkie ścieżki wydają się podobne, ale żadna nie jest pewna. Nie wiadomo, co 
jest prawdą, a co fałszem. Człowiek spada „we wszystkich kierunkach”. Wraz ze 
wzrostem świadomości odczuwa się coraz większe cierpienie, o  czym pisał już 
Erazm z  Rotterdamu w  Pochwale głupoty. Zenona dotyka właśnie taki tragizm. 
Targany frustracją i goryczą, jak typowy dekadent, dokonuje diagnozy współczes-
ności – ludzie są chciwi, egoistyczni, gonią za pieniędzmi i wszystko jest pozba-
wione sensu. Powoli budzi się w  nim nienawiść i  wstręt.  Tak Zenon konstatuje 
społeczeństwo:

I wszęǳie wiǳiał tylko zorane namiętnościami twarze, niespokojne i zǳiczałe spoj-
rzenia, usta zacięte cierpieniem – a we wszystkich wyraz drapieżnego nieubłagania, 
chciwości i egoizmu. A ten ruch olbrzymi! Te tysiące tysięcy kręcących się w kółko 
jakby w szale i zapamiętaniu! Ta ǳika walka wszystkich ze wszystkimi! Te niezliczo-
ne hordy, wciąż węszące za łupem! Nęǳe, zbrodnie i rozpasania! Jakże to wydało mu 
się naraz potworne w swojej głupocie i bezcelowości! A wszystko było godne siebie: 

33	 W.S. Reymont, Wampir…, s. 182.
34	 T. Walas, Ku otchłani…, s. 53.
35	 Tamże, s. 51–52.
36	 Tamże, s. 52.
37	 Por. S. Brzozowski, Kierunki w literaturze polskiej wobec życia, „Głos” 1903, nr 19, s. 302.



282 Wiktoria Kozłowska

i te nęǳe niewypowieǳiane, i te bogactwa niezmierne! Nawet te domy brudne, niby 
przegniłe trumny, rojące się luǳkim robactwem, nawet to niebo obwisłe i jakby prze-
sycone ropą i kałem! Ohydne i przeklęte takie życie i taka dola!38

Konflikt ze społeczeństwem, a zwłaszcza z mieszczaństwem, również należy do 
zestawu postaw dystynktywnych dekadenta. To właśnie w tej grupie schyłkowiec 
widzi największy upadek ideałów. Kapitalistyczna, płytka, zakłamana mentalność 
mas jest sprzeczna z  wartościami jednostki. Powyższy cytat z  Wampira zwraca 
uwagę na chaos i biologizm, w którym pogrążone jest społeczeństwo – niby zdzi-
czałe stado, którego jedyną namiętnością jest „węszenie za łupem”. Cywilizacja 
mieszczańska zagraża „jednostce, wolności, kulturze, sprawiedliwości”39. Co wię-
cej, w  słowach „walka wszystkich ze wszystkimi” pobrzmiewają echa koncepcji 
walki klas charakterystycznej dla klasowej struktury kapitalizmu. Tu krytyka 
znów wymierzona jest w burżuazję.

By wznieść się ponad czczą codzienność, wyzwolić się z kajdan upadłej kultury 
i natury, dekadent zwraca się w stronę najwyższej sztuki, która jest zaprzeczeniem 
masowości i biologizmu40. Jak stwierdza Kazimierz Wyka: „sztuka wydobywa czar 
piękna z uczuć”, co ciekawe, tych negatywnych41. W Wampirze można odnaleźć 
ideę artyzmu przy okazji śledzenia poglądów Zenona. Manifestuje on pogardę 
wobec wszelkich widowisk, widzi w nich jedynie kłamstwo, sztuczność i głupotę. 
Współczesny teatr tylko udaje sztukę, stanowi pokarm dla mas, jest siedliskiem 
przejrzałych wartości moralnych, a więc skupia w sobie całe zło, które dostrzega 
dekadent w  świecie rzeczywistym. W  myśl estetyzmu42, tak symptomatycznego 
dla dekadentyzmu, sztuka to jedna z  niewielu wartości, przeczy bowiem temu, 
co ziemskie, masowe, i  sięga gdzieś dalej, wyżej. Winna być wyrazem uczucio-
wości i  talentu artysty, nie być służebna wobec obcych założeń programowych, 
ale zindywidualizowana. Zenon postuluje innowacje w  tej dziedzinie: wszelkie 
dzieła mają być piękne, prawdziwe, bliskie natury. Chce otaczać się pięknem, któ-
re jest najważniejszym walorem sztuki (pragnie „prawdziwego i  szczerego kultu 
piękna”43), a wszelka działalność artystyczna ma mieć charakter sakralny (pragnie 
stworzyć „teatr-świątynię, poświęconą pięknu”44). Choć wiele tez o sztuce deka-
denckiej pokrywa się z poglądami wyrażonymi w Wampirze, to jednak widoczne 
są pewne różnice. Jak pisał Oscar Wilde, sztuka powinna wyrażać tylko siebie, 

38	 W.S. Reymont, Wampir…, s. 182–183.
39	 Por. R. Zimand, Dekadentyzm warszawski…, s. 50.
40	 T. Walas, Ku otchłani…, s. 63.
41	 K. Wyka, Modernizm polski…, s. 81.
42	 Por. T. Walas, Ku otchłani…, s. 62–69.
43	 W.S. Reymont, Wampir…, s. 52.
44	 Tamże, s. 53.



283Ofiara fin de siècle’u – dekadent w Wampirze Reymonta

„ani prawda, ani dobro, ani tajemnica”45 nie stoją u jej podstaw. Zenon natomiast 
mówi o  prawdzie właśnie, wyrażając zapewne wewnętrzne zagubienie i  tęskno-
tę do jakiegoś uporządkowania świata. Również powrót do natury i pierwotno-
ści ludowej stają w opozycji do dekadenckiego antynaturalizmu i sztuczności. Być 
może do głosu dochodzi tu naturalistyczno-ludowa strona Reymonta zaprezen-
towana choćby w  Chłopach. Przy okazji rozpraw o  sztuce w  Wampirze ujawnia 
się też charakter artysty. Monolog Zenona nie koresponduje z jego rzeczywistymi 
przedsięwzięciami. Charakteryzują go wielkie zamiary, ale i bierność. Jest bowiem 
Zenon inteligentnym improduktywem. Pisze pod pseudonimem, jednak niewiele 
wiadomo o jego sukcesach artystycznych. Czuje się niedoceniony zwłaszcza wśród 
swoich rodaków. Jego wielkie misterium o Chrystusie pozostaje w sferze marzeń, 
niedokończone, gdyż gdy tylko chciał nadać mu ostateczny kształt:

Tłumne wizje scen, wiǳianych kiedyś w poǳiemiach, wdarły się do mózgu i prze-
pływały długim i  niesłychanie żywym korowodem. Wiǳiał wyraźnie przesmut-
ną, władczą twarz Bafometa, sieǳącego na tronie, a  u  stóp jego, wśród dymów 
kaǳielnych – głowę Daisy46.

Jest to niezwykle symboliczna scena, w której sacrum miesza się z profanum, 
zło chce wyplenić dobro. Słychać w niej echa kryzysu wartości manifestujące się 
w estetyzmie dekadenckim. Ekscentryczne połączenie piękna i zła staje się nową 
wartością47, bowiem im dalsze jest dzieło od ogólnie przyjętych norm, tym lepiej. 
Stąd zainteresowanie dekadentów satanizmem i perwersją. Opętanie duszy przez 
siły szatańskie z jednej strony może być obroną Zenona, gdyż spętany, nie jest on 
w stanie dokończyć swojego dzieła. Należy jednak pamiętać, iż to poniekąd on sam 
dokonuje wyboru – zło upostaciowione w Daisy pociąga go i bohater z największą 
rozkoszą daje się mu uwieść. W końcu sztuka u dekadentów pełni funkcję hedoni-
styczną – pobudza zmysły, jest momentalną podnietą, wyzwalającą emocje w wy-
jałowionej duszy dekadenta48.

Charakterystyczna dla artysty niemoc twórcza, wewnętrzna pustka i awersja do 
świata powodują frustrację. Dekadent często ucieka od przytłaczającej go rzeczywisto-
ści, szuka skrajnych doświadczeń i odpowiedzi na nurtujące go pytania. Mimo rozwo-
ju nauki i coraz szerszej świadomości człowieka – rozum nie wystarczał do poznania. 
Intelektualista, jakim jest dekadent, nie zawierzał już tradycyjnym metodom tłuma-
czenia świata, doszukiwał się czegoś więcej i  dlatego interesował się metafizyką49. 

45	 W. Walas, Ku otchłani…, s. 66.
46	 W.S. Reymont, Wampir…, s. 157–158.
47	 T. Walas, Ku otchłani…, s. 68.
48	 Tamże, s. 66.
49	 Tamże, s. 80.



284 Wiktoria Kozłowska

W Wampirze bohaterowie fascynują się nadprzyrodzonością właśnie. Już w pierw-
szej scenie obserwujemy seans spirytystyczny, w którym bierze udział Zenon; tam 
właśnie, jak wspomniano, poznaje Daisy, pełniącą funkcję medium. Bohater jest 
świadkiem bardzo dziwnej sytuacji, w której kobieta ujawniła zdolności biloka-
cyjne. Daisy zaintrygowała go swoimi umiejętnościami i wzbudziła w nim strach 
czy też lęk – według jednej z interpretacji Daisy jest wampirem50. Jej wygląd, bujne 
rude włosy, zgrabna sylwetka, blada twarz, gracja i aura tajemnicy, którą roztacza 
wokół siebie – to wszystko pogłębia fascynację Zenona. Od tego czasu widuje ją na 
każdym kroku, lecz nie jest pewien, czy to postać realna, czy halucynacje. Poetyka 
oniryczna podkreśla zagubienie jednostki, wprowadza nastrój zagadki, a  jedno-
cześnie grozy. Zenon czuje dziwne, można powiedzieć, metafizyczne połączenie 
z Daisy. Gdy kobieta wyłania się z lustra w pokoju Zenona, bohater nie wie, czy 
to jawa, czy sen. Bez reszty oddaje się Daisy, przysięga wierność jej i  szatanowi, 
a więc zwraca się ku złu. Zenon jest w tym momencie szalenie szczęśliwy, a owo 
szaleństwo ma niebagatelne znaczenie. Wierzy w ich wyjątkową miłości i połącze-
nie dusz, choć medium wcale nie deklaruje swoich uczuć. Jednak Zenon czuje, że 
dzięki niej żyje. Gdy zostaje sam, popada w zupełną ekstazę i zyskuje energię jak 
po narkotyku. Można zatem stwierdzić, że relacja z Daisy jest dla Zenona doświad-
czeniem ekstremalnym – w  jego przekonaniu lekarstwem na zło i  nudę świata. 
Owo skłanianie się ku wszelkim ekstremom uchodzi za modelową praktykę de-
kadenta. Relacje romantyczno-erotyczne wynikają z pragnienia eskapizmu, mają 
charakter hedonistyczny, grzeszny, szalony i perwersyjny. Miłość ma złagodzić de-
kadenckie cierpienie – wciąż jednak pozostaje niespełniona, jak gdyby człowiek 
nie był w stanie kochać, bo już dawno stracił umiejętność kochania. Wyka charak-
teryzuje miłość jako stały element hedonizmu modernistycznego:

[…] pragnienie miłości, tyle że w postaci nasyconej znużeniem, w którym odczytać 
można elementy uczuciowości romantycznej, i  nowsze pouczenia naturalizmu. Ele-
menty pierwsze to tęsknota za miłością absolutną, za spotkaniem się dusz wybranych, 
tęsknota unicestwiona naturalistycznym wiǳeniem w miłości jedynie zgody cielesnej. 
Są w tej warstwie dalej oszołomienia sztuczne, przyniesione przez urbanistyczną kultu-
rę wieku, odświeżają się wreszcie i służą pokoleniu dawne schematy literackie51.

Niepokojący quasi-związek Zenona z  Daisy wydaje się zawierać wszystkie te 
cechy. Bohater chce się zatracić, pragnie zrobić ze swojego życia sztukę, jednak 
w pewnym momencie następuje wyeksploatowanie jego duszy, przez co nigdy nie 

50	 Zob. J. Jankowski, Wampir, „Tygodnik Ilustrowany” 1911, nr 26, s. 504; J.R. Krzyżanowski, Ma-
rzyciel i Wampir, w: Reymont. Z dziejów recepcji twórczości, red. B. Kocówna, Państwowe Wy-
dawnictwo Naukowe, Warszawa 1975, s. 176.

51	 K. Wyka, Modernizm polski…, s. 92.



285Ofiara fin de siècle’u – dekadent w Wampirze Reymonta

jest w stanie zaspokoić swoich potrzeb, co rusz potrzebuje nowych bodźców i pod-
niet. Betsy, skontrastowana z Daisy, blado wypada na jej tle, podobnie jak w trój-
kącie miłosnym w Nie-Boskiej komedii Zygmunta Krasińskiego.

Szczęście Zenona z Daisy nie trwa jednak długo. Można zauważyć, że po każ-
dym spotkaniu z Daisy Zenon najpierw czuje przypływ energii, a potem gwałtow-
ny odpływ i bohater z powrotem popada w apatię, znów czuje trwogę, bezsens. 
Jeśli założyć, że Daisy jest wampirem, można powiedzieć, że wysysa z Zenona 
energię życiową, pasożytuje na jego miłości i  wzmaga jego depresyjny nastrój. 
Zenon zaczyna wątpić w potrzebę relacji z Daisy, która do niedawna jeszcze wy-
dawała mu się sensem życia. Targają nim skrajnie sprzeczne emocje, co z czasem 
doprowadzi go do obłędu. Szczególnie przejmująca wydaje się scena, w której Ze-
non widzi przerażający seans, czy też rytuał, w  którym nagie postacie, w  tym 
Daisy, wspólnie się biczują. W tym miejscu można zauważyć pewne odstępstwo 
od wyznaczników modelowego tekstu dekadenckiego, jakimi są perwersja i im-
moralizm52. Bowiem satanistyczno-erotyczny rytuał przeraża głównego bohate-
ra. Z przerażeniem ucieka i błąka się po mieście. Zachodzi do szynku, gdzie upija 
się do nieprzytomności, a  nad Tamizą „siedzi jak martwy z  wyczerpania i  tak 
zagubiony w sobie”53. Można się zastanawiać, czy chciał popełnić samobójstwo. 
Miotanie się w sobie, pociąg do thanatosa jest oczywiście znamienny dla figury 
dekadenta.

Wracając jeszcze do wątku kobiet Zenona w Wampirze, trójkąt miłosny rozsze-
rzył się o jeszcze jedną osobę. Otóż pojawia się trzecia kobieta, Ada, jego dawna 
miłość. Ich uczucie odżywa, Zenon znów czuje się podekscytowany, wyznaje, że 
uratowała jego duszę i nawet pragnie poślubić Adę, ta jednak wyjawia mu przykrą 
prawdę, że żona jest dla artysty wampirem, a przecież wyjątkowa jednostka nie jest 
stworzona do zwykłego, przyziemnego życia. Taki scenariusz nigdy by się nie udał. 
„Cud trwał przez mgnienie, wskrzeszony umiera śmiercią wieczną!”54

Tęskni więc Zenon nieustannie – nie mogąc pochwycić tego, czego pragnie55 
– do kobiet oczywiście, w szczególności do Daisy, która staje się metaforą miłości 
wiecznie wymykającej się z oczu i serca (widoczne są korelacje w tej sferze z bio-
grafią Reymonta). Ale jego tęsknota bywa też bliżej nieokreślona. Zenon poszu-
kuje nowych dróg i wartości, gdyż dotychczasowe się wyczerpały. Człowiek końca 
wieku, idąc za Dariuszem Trześniowskim, jest „pozbawiony luster identyfikacji, 

52	 Teresa Walas w Ku Otchłani wskazuje na złagodzoną formę perwersji i satanizmu w literaturze 
polskiej (tamże, s. 200, 225–226).

53	 W.S. Reymont, Wampir…, s. 73.
54	 Tamże, s. 146.
55	 Por. B. Kocówna, Reymont. Opowieść biograficzna, Ludowa Spółdzielnia Wydawnicza, Warsza-

wa 1971, s. 74; I. Walaszczyk, Rozdwojenie, wielokrotność – podróż w nieznane. Wampir W.S. Rey-
monta, „Tekstualia” 2024, nr 2, s. 28.



286 Wiktoria Kozłowska

usankcjonowanych przez tradycję aksjologicznych układów odniesienia, rozpada 
się człowiek, gubi swą tożsamość, odkrywając w sobie złowrogie mare tenebrarum 
[…]”56. Dlatego też zachodni dekadenci interesują się nieodkrytymi dotychczas 
drogami poznania: satanizmem, mediumizmem, ezoteryką. Kierują swoją uwagę 
ku „mądrości Wschodu”, choć z  początku Zenon nie jest zwolennikiem ani se-
ansów spirytystycznych, religii hinduizmu, ani oddawania czci szatanowi. Osta-
tecznie ugina się pod naciskiem okoliczności, które zewsząd popychają go w stro-
nę tego, co tajemnicze. Przyjazd Mahatmy Guru, Daisy i Bagh oferuje Zenonowi 
nowe drogi poznania, ekscytujące doświadczenia, których jego znudzona i zagu-
biona dusza jest tak bardzo spragniona. Kluczową rolę w pozyskiwaniu kolejnego 
wyznawcy Bafometa odgrywa uwodzicielska Daisy, wydaje się jednak, że Zenon 
nie jest w tym procesie zupełnie bezwolny. W krótkim czasie sam zaczyna podą-
żać ścieżką zła, począwszy od pierwszego, zdawałoby się, niewinnego seansu spi-
rytystycznego, kończąc na śpiewaniu szatańskich modlitw („Salute, o Satana!”57). 
Należy też pamiętać, że ta fascynacja nie jest totalna, są widoczne pewne wahania 
Zenona w stosunku do satanizmu, co już wcześniej było zaznaczone. Rządzi więc 
głównym bohaterem wewnętrzna sprzeczność.

Pewna wariacja motywu zła przejawia się w jeszcze innym momencie. Wzorzec 
osobowy dekadenta wymyka się moralności: to egocentryk manipulujący ludź-
mi58. Zenon, tak bardzo zaślepiony własnym cierpieniem, nie dostrzega krzywdy, 
którą wyrządza najbliższym. Jego narzeczona Betsy drży z rozżalenia, gdy w ich 
życiu pojawia się Daisy, a wraz z nią obca, ergo niebezpieczna religia. Zenon w pew-
nym momencie jest tak bardzo zafascynowany Daisy, może pochłonięty przez siły 
szatańskie, że zupełnie zapomina o  Betsy i  za nic ma zobowiązanie, jakim jest 
narzeczeństwo. Płonne zdają się próby ratowania Zenona przez Betsy. Zenon ma 
świadomość ogromnej krzywdy, którą wyrządza niewinnej dziewczynie, jednak 
nic nie może z tym zrobić:

Jej łzy rozrywały mu serce i wieǳiał, co był powinien zrobić w tej chwili, wieǳiał, 
że to bezbronne pisklę przyszło do niego po ratunek, a nie potrafił przełamać ja-
kiegoś ciemnego nakazu, który mu zabraniał najlżejszego objawu współczucia! Już 
wprost fizycznie nie umiał się zdobyć na żaden odruch. Czuł, że popełnia podłość 
i  zdradę, że pastwi się i  zabija to najszlachetniejsze i najgłębiej oddane mu serce, 
a nie przezwyciężył siebie. I na darmo szamotał się w jakichś nieubłaganych pazu-
rach i na darmo starał się zrozumieć stan własnej duszy…59

56	 D.  Trześniowski, „Wampir” Reymonta: upiorne sny zmęczonej Europy, w: Inny Reymont, red. 
W. Książek-Bryłowa, Wydawnictwo UMCS, Lublin 2002, s. 117.

57	 W.S. Reymont, Wampir…, s. 162.
58	 Por. T. Walas, Ku otchłani…, s. 84.
59	 W.S. Reymont, Wampir…, s. 184.



287Ofiara fin de siècle’u – dekadent w Wampirze Reymonta

W tym przypadku to Zenon wydaje się tytułowym wampirem60. Manipulacja 
i kłamstwo to podstawowe narzędzia w rękach dekadenta. Skutki władzy nad in-
nymi często okazują się katastrofalne. W Wampirze jest oczywiście pewien tra-
gizm, manipulacja nie osiąga jednak tak tragicznego skutku jak w choćby Dzie-
ciach szatana. Zenon finalnie nie doprowadza Betsy do samobójstwa.

Koniec Wampira przynosi konsekwencje wyborów dekadenta – choroba znuże-
nia przechodzi w pomieszanie zmysłów. Zenon przeżywa apogeum obłędu. Wydaje 
się, że cierpi na dezintegrację osobowości, obserwuje się w jego postępowaniu zanik 
umiejętności poznawczych. Bohater nie potrafi oddzielić jawy od snu, prawdy od 
fałszu. Zenon halucynuje i ma problemy z decyzyjnością – nie wie, czy wyjechać 
z Daisy, Adą, czy zostać z Betsy. Jest przerażony wizją przyziemnego życia, nie chce 
już cierpieć, pragnie zmiany i ucieczki, „A choćby nawet Szaleństwa i Śmierci”61. 
Jako wrażliwa jednostka, a przede wszystkim Europejczyk, nie mógł zmierzyć się 
z wielkimi naukami Wschodu i satanizmem bez konsekwencji. Również sama Dai
sy okazała się prawdziwą femme fatale doprowadzającą swoją ofiarę do obłędu. Na 
podstawie tych przesłanek można wysnuć wniosek, że Zenon oszalał z  miłości, 
choć w publikacjach naukowych to nie on, a Joe jest rozumiany jako szaleniec62.

Niewątpliwie przyjaciel Mr. Zena uchodzi za co najmniej ekscentrycznego ze 
względu na swoje gorące zainteresowanie kulturą wschodnią i  filozofią hindu-
ską63. W końcu XIX wieku niezwykle popularne stały się seanse spirytystyczne, 
choć niekiedy była to tylko chwilowa rozrywka. Dla Europejczyków, a więc dla ro-
dziny Joego, Wschód jest czymś orientalnym, odległym, obcym. Dlatego uważają 
go za Innego.

Joe jest postacią obarczoną bagażem przeszłości i  teraźniejszości – powidoki 
wojny wciąż majaczą w jego umyśle, dostrzega upośledzenie współczesnej cywili-
zacji europejskiej i marność egzystencji:

A cóż wiemy? Nic. Utonęliśmy w głupich, nic nietłumaczących faktach, których się 
trzymamy jak poręczy nad przepaściami, nie śmiejąc poruszyć się z miejsca, ba, po-
myśleć nawet, że można się rzucić w otchłań i nie zginąć… nie przepaść… a właśnie 
tam znaleźć tę jedyną prawdę, duszę własną!64

Właśnie dlatego zrodziła się w nim potrzeba odszukania drogowskazu. Znalazł 
go w spirytyzmie, buddyzmie, u Mahatmy Guru, którego jest uczniem i czcicielem. 

60	 Por. E. Ihnatowicz, J. Tomkowski, Witraż z wampirem…
61	 W.S. Reymont, Wampir…, s. 190.
62	 Por. M. Kucab, Lalka i nieobecność. Kilka uwag o bohaterach „Wampira” Władysława Stanisława 

Reymonta, „Dydaktyka Polonistyczna” nr 5, s. 90–91.
63	 E. Ihnatowicz, J. Tomkowski, Witraż z wampirem…
64	 W.S. Reymont, Wampir…, s. 58.



288 Wiktoria Kozłowska

Fakirskie praktyki, takie jak medytacje i ascetyczny tryb życia, pozwoliły mu po-
szerzyć świadomość (przestrzega Zenona przed Daisy). Podczas ożywionej dysputy 
z Zenonem ujawnia niemożność poznania prawdy rozumowo, dlatego odnajduje ją 
w świętej Mantrze Om. Mimo buchającego zewsząd zła, fałszu i bezsensu zdaje się, 
że Joe potrafi czerpać szczęście ze swojej duchowości. Jednak jego pragnienie do-
skonalenia swojego „ja” rośnie w sposób niekontrolowany – wprowadza się w stany 
katalepsji i rozmawia z bogami, unosi się w powietrzu, rozdwaja się. Zenon, będąc 
świadkiem jednego z epizodów, jest uderzony jego szalonym wzrokiem. Gorącz-
kowy monolog Joego jest w zasadzie podobny do tych, które wypowiada Zenon:

Nie mam roǳiny! Pozbyłem się już tego wampira! Zerwałem wszystkie pęta. Nic 
mnie już nie łączy z życiem! W tych dniach opuszczam Europę na zawsze! Jestem 
wolny, nie potrzeba mi ojczyzny ni roǳiny, ni przyjaciół. Obmyję ciało w świętych 
wodach Gangesu, a  duszę utopię w  kontemplacji! Już tam plugawy kwik trzody 
luǳkiej mnie nie dojǳie! Tak strasznie tutaj cierpiałem! Przezwyciężyłem podły 
instynkt życia i przezwyciężę samo życie! Cierpiałem za wasze grzechy, modliłem 
się, biczowałem! Ale teraz już wiem, że nic was już nie zbawi! Jesteście przeklęci! 
Bogobójcy, czciciele zła! Przeklęci! Przeklęci! Przeklęci!65

W wyznaniu o przezwyciężeniu instynktu życia słychać echo nirwany, która „[…] 
miała wyniszczyć wolę życia i na tę modłę wyzwolić człowieka od rzeczywistości”66. 
Pragnienie śmierci, niebytu, jest dekadencką manifestacją wolności i buntu wobec 
biologizmu. Romansem ze śmiercią można by nazwać pociąg Zenona do Daisy – 
kobiety-wampira. Upiór jest bowiem postacią z zaświatów, istotą na poły umarłą. 
Wówczas dekadenckie spoglądanie ku śmierci zyskuje odcień hedonistyczno-ero-
tyczny. Powracając do powyższego cytatu z powieści, warto wykazać podobieństwa 
między Joem a Zenonem. Sprzeciw wobec natury, wyobcowanie w świecie fałszy-
wych zachodnich wartości, obrzydzenie wywołane przez masy ludzi i  poczucie 
wyjątkowości wypełniają obu dekadenckich bohaterów. Szukając czegoś wyższego, 
ulegają obsesji, ale różnicę stanowi płaszczyzna, w której się zatracają – Joe w religii 
Wschodu, Zenon w miłości. Niepohamowane pragnienie poznania niepoznawal-
nego przypłaca się szaleństwem – rodzina wysyła Joego do szpitala psychiatrycz-
nego. Mr. Smith dodatkowo twierdzi, że winna temu jest Miss Daisy. Na ostatnich 
kartach powieści wskazuje na przepaść między Zachodem a Wschodem i przyczy-
nę niepowodzeń poznania: „[…] my, to znaczy Europejczycy, jesteśmy rasą niższą, 
jesteśmy tylko psychiczną Tschandalą!… Tylko Hindus może przekroczyć granice 
materii i spojrzeć w nieśmiertelne oblicze Światłości! To wybrani z wybranych!”67.

65	 Tamże, s. 176.
66	 K. Wyka, Modernizm polski…, s. 101.
67	 W.S. Reymont, Wampir…, s. 188.



289Ofiara fin de siècle’u – dekadent w Wampirze Reymonta

Można stwierdzić, że obaj bohaterowie są ofiarami fin de siècle’u – osamotnieni, 
niezrozumiani, pragnący czegoś więcej. Lecz warto podkreślić, że sami podjęli tę 
decyzję (nawet jeśli można mówić o pewnego rodzaju opętaniu Zenona, to wciąż 
wydaje się, że pragnie tego spętania przez Daisy). Antyczna hybris stoi u podstaw 
zachłanności na epicką miłość i broni dostępu do wiedzy tajemnej. O ile Joe traci 
tę decyzyjność na samym końcu, o  tyle Zenon ucieka na „Kalibanie” z  własnej 
woli, prawdopodobnie z Daisy. Szaleństwo i Śmierć są do końca obecne na ustach 
i w duszy Zenona.

Paweł Wojciechowski stawia następujące pytania poruszające problematykę 
omawianego utworu Reymonta:

Jest to autoportret duchowej natury pisarza, [ale również] eksperyment na człowie-
czeństwie i  jego rzeczywistej wartości. Na ile można rozpoznać ludzką kondycję? 
Gdzie są granice „szkiełka i  oka”? Dlaczego cywilizacja umiera? Dlaczego umiera 
przestrzeń wartości? Czy świat musi być teatrem kultury? Albo jarmarcznym widowi-
skiem? – oto fundamentalne pytania postawione w powieści przez Reymonta68.

Próbują na nie odpowiedzieć bohaterowie Wampira, lecz często błądzą w mro-
kach Londynu i ich odpowiedź, mimo usilnych prób, nie jest jasna. Podobne py-
tania frapują literackich dekadentów. W powieści Reymonta śledzimy, jak główna 
postać spada w otchłań swojej duszy oraz w jaki sposób wpisuje się w wyznaczniki 
dekadentyzmu. Są to: pesymizm, trwoga, melancholia, samotność, nuda, odrzu-
cenie tradycji, pragnienie wolności, egocentryzm, immoralizm, niemoc twórcza, 
przekonanie o upadku cywilizacji i kultury, a w efekcie otaczanie się wysublimo-
wanym pięknem, zwrot ku nadprzyrodzoności, satanizmowi i  hedonistycznym, 
perwersyjnym doświadczeniom. Dekadent, podążając za Nietzschem, uważa 
się za jednostkę wyjątkową, budzi się w nim wstręt do mieszczaństwa, a poczu-
cie wyższości powoduje zachwianie wartości, a  nawet skłonność do transgresji, 
a więc przekraczania wszelkich granic. Choć Wampir zdecydowanie wpisuje się 
w modernistyczno-dekadencką konwencję literacką, to są w nim pewne odstęp-
stwa (perwersja, zło i  satanizm występują w  złagodzonej wersji). Powracając do 
pytania, czy główny bohater Wampira jest ofiarą swojej epoki, należy zauważyć, 
że nasuwający się wniosek nie jest jednoznaczny. Złożona psychika Zenona, którą 
ujawnia Reymont, oraz wybory, jakich dokonuje bohater, sugerują, że jego upadek 
nie jest jedynie wynikiem świata w stanie rozkładu. Dekadent w powieści wydaje 
się ofiarą mitu, własnych iluzji, pychy i marzeń. Nie wisi nad nim antyczne fatum. 
Zakończenie historii Zenona, a także drugiego bohatera – Joego wydaje się zatem 
przestrogą.

68	 P. Wojciechowski, Młodopolski jarmark wampiryzmu, w: Czytanie modernizmu, red. M.J. Olszew-
ska, G.P. Bąbiak, Wydział Polonistyki Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 2004, s. 90.



290 Wiktoria Kozłowska

Bibl iograf ia

Brzozowski Stanisław, Kierunki w  literaturze polskiej wobec życia, „Głos” 1903, 
nr 19, s. 302.

Feldman Wilhelm, Współczesna literatura polska: 1880–1901 z 17 portretami, Jan 
Fiszer, Warszawa 1903.

Ihnatowicz Ewa, Tomkowski Jan, Witraż z  wampirem, w: J.  Tomkowski, Szkice 
młodopolskie, red. J. Tomkowski, Instytut Badań Literackich Polskiej Akademii 
Nauk, Warszawa 2016, https://doi.org/10.4000/books.iblpan.10182

Jankowski Józef, Wampir, red. B. Kocówna, „Tygodnik Ilustrowany” 1911, nr 26, 
s. 504.

Jeske-Choiński Teodor, Na schyłku wieku, w drukarni „Wieku”, Warszawa 1894; 
wyd. 2, Warszawa 1895.

Kocówna Barbara, Reymont. Opowieść biograficzna, Ludowa Spółdzielnia Wydaw-
nicza, Warszawa 1971.

Kozłowski Władysław Mieczysław, Dekadentyzm współczesny, jego geneza i filozofia 
(Fryderyk Nietzsche), wyd. 2 rozszerzone i przerobione, Jan Fiszer, Kraków 1904.

Kucab Mateusz, Lalka i nieobecność. Kilka uwag o bohaterach „Wampira” Włady-
sława Stanisława Reymonta, „Dydaktyka Polonistyczna” 2019, nr 5, s. 88–100, 
https://doi.org/10.15584/dyd.pol.14.2019.7

Kucab Mateusz, W poszukiwaniu straconego Eleuzis. Szekspirowskie i indyjskie inspi-
racje w „Wampirze” Władysława Stanisława Reymonta, „Dydaktyka Polonistycz-
na” 2018, nr 4, s. 60–73, https://doi.org/10.15584/dyd.pol.13.2018.5

Kristeva Julia, Czarne słońce. Depresja i melancholia, Towarzystwo Autorów i Wy-
dawców Prac Naukowych „Universitas”, Kraków 2007.

Krzyżanowski Jerzy Roman, Marzyciel i  Wampir, w: Reymont.  Z  dziejów recepcji 
twórczości, red. B.  Kocówna, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 
1975, s. 176.

Majewska Joanna, Modernistów sprawy najbardziej zagadkowe. „Là-bas” Jorisa-Kar-
la Huysmansa i „Wampir” Władysława Stanisława Reymonta, „Artes Humanae” 
2018, t. 3, s. 83–93, https://doi.org/10.17951/arte.2018.3.83-93

Markiewicz Henryk, Młoda Polska i „izmy”, w: Modernizm polski, Wydawnictwo 
Literackie, Kraków 1968, s. 292.

Mazurkiewicz Adam, „Wszystko jest tajemnicą i wszystko zagadką”. Uwagi na mar-
ginesie lektury „Wampira” Władysława Stanisława Reymonta, „Acta Universi-
tatis Lodziensis. Folia Litteraria Polonica” 2010, nr  3, s.  189–201, https://doi.
org/10.18778/1505-9057.13.14

Nałkowski Wacław, Forpoczty ewolucji psychicznej i  troglodyci, w: W. Nałkowski, 
Jednostka i Ogół. Szkice i krytyki psycho-społeczne, Nakładem Ursyna Czatowi-
cza, Warszawa 1951, s. 35.

Nietzsche Fryderyk, Wola mocy, Vis-á-Vis/Etiuda, Kraków 2011.

https://doi.org/10.4000/books.iblpan.10182
https://doi.org/10.17951/arte.2018.3.83-93
https://doi.org/10.18778/1505-9057.13.14
https://doi.org/10.18778/1505-9057.13.14


291Ofiara fin de siècle’u – dekadent w Wampirze Reymonta

Niezwykły wypadek rozdwojenia, „ABC: pismo codzienne” 1927, nr 335, s. 5.
Reymont Władysław Stanisław, Wampir, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warsza-

wa 1975.
Słowacki Juliusz, Kordian. Część pierwsza trylogii: Spisek koronacyjny, wyd. 5, Za-

kład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław 1948.
Trześniowski Dariusz, „Wampir” Reymonta: upiorne sny zmęczonej Europy, w: Inny 

Reymont, red. W. Książek-Bryłowa, Wydawnictwo Uniwersytetu Marii Curie- 
-Skłodowskiej, Lublin 2002, s. 117.

Walas Teresa, Ku otchłani (dekadentyzm w literaturze polskiej 1890–1905), Wydaw-
nictwo Literackie, Kraków 1986.

Walaszczyk Iga, Rozdwojenie, wielokrotność – podróż w nieznane. „Wampir” W.S. Rey-
monta, „Tekstualia” 2024, nr 2, s. 69–84, https://doi.org/10.5604/01.3001.0054.6559

Wojciechowski Paweł, Młodopolski jarmark wampiryzmu, w: Czytanie moderni-
zmu, red. M.J. Olszewska, G.P. Bąbiak, Wydawnictwa Uniwersytetu Warszaw-
skiego, Warszawa 2004.

Wyka Kazimierz, Modernizm polski, Wydawnictwo Literackie, Kraków 1968, s. 90.
Z życia Władysława Reymonta, „ABC: pismo codzienne” 1927, nr 334, s. 3.
Zdrenka Marcin, O gnuśności. Studium lenistwa i  jego kontekstów, Wydawnictwo 

Naukowe Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, Toruń 2012.
Zimand Roman, Dekadentyzm warszawski, Państwowy Instytut Wydawniczy, War-

szawa 1964.

Wiktoria Kozłowska – studentka kierunku filologia polska II stopnia na Wydziale 
Filologicznym Uniwersytetu Łódzkiego. W trakcie badań nad powieścią pt. Wam-
pir Władysława Stanisława Reymonta.

https://doi.org/10.5604/01.3001.0054.6559



